S. AUGUSTIN, Lettre CXXX a Proba

Augustin, évéque, serviteur du Christ et des ser-
viteurs du Christ, & Proba, pieuse servante de Dieu,
salut dans le Seigneur des Seigneurs.

1. Je me rappelle que vous m’avez demandé et
que je vous ai promis de vous écrire quelque chose
sur la priere : grace a celui que nous prions, j’en ai
le temps et le pouvoir ; il faut donc que je vous paye
ma dette et que je serve votre zéle pieux dans la
charité du Christ. Je ne puis vous dire combien je
me suis réjoui de votre demande méme ; elle m’a
fait connaitre quel soin vous prenez d’une si grande
chose. Quelle plus grande affaire dans votre veu-
vage, que de persévérer dans la priere, la nuit et le
jour, selon le conseil de I’Apdtre : « Celle qui est
veritablement veuve et abandonnée, dit saint Paul, a
mis son espérance dans le Seigneur et persevéere
dans la priere, la nuit et le jour. (1 Tim 5, 5) » Ce
qui peut paraitre admirable, c’est que noble selon le
siecle, riche, mére d’une si grande famille, veuve,
mais sans étre abandonnée, votre cceur ait fait de
1’oraison son occupation principale et le plus impor-
tant de ses soins ; mais vous avez sagement compris
que, dans ce monde et dans cette vie, il ne peut y
avoir de repos pour aucune ame.

2. Celui qui vous a donné cette pensée, c’est as-
surément ce divin Maitre qui répondit a ses dis-
ciples que ce qui est impossible aux hommes est
facile a Dieu (Mt 19, 24-26) ; le Seigneur leur fit
cette admirable et miséricordieuse réponse, apres
qu’il leur eut dit qu’il était plus aisé¢ a un chameau
de passer par le trou d’une aiguille qu’a un riche
d’entrer dans le royaume des cieux ; car ces paroles
les avaient attristés, non pour eux, mais pour le
genre humain ; ils n’espéraient pas que personne
pat étre sauvé. Celui donc a qui il est facile méme
de faire entrer un riche dans le royaume des cieux,
vous a inspireé le pieux désir de me demander com-
ment il faut prier. Durant sa vie mortelle, il a ouvert
le royaume des cieux au riche Zachée (Lc 19, 9) ;
et, apres sa résurrection et son ascension, il a fait de
plusieurs riches, éclairés de I’Esprit Saint, des con-
tempteurs de ce siccle, et les a d’autant plus enri-
chis, qu’ils ont plus entiérement éteint dans leurs
ceeurs la soif des biens humains. Comment vous
appliqueriez-vous ainsi a prier Dieu, si Vvous
n’espériez pas en lui ! Et comment espéreriez-vous
en lui si vous mettiez votre confiance dans des ri-

chesses incertaines, si vous méprisiez ce salutaire
précepte de 1I’Apétre : « Ordonne aux riches de ce
monde de n’étre point orgueilleux, de ne pas mettre
leur confiance dans des richesses incertaines, mais
dans le Dieu vivant qui nous donne tout en abon-
dance pour en jouir ; afin qu’ils deviennent riches
en bonnes ceuvres, qu’ils donnent et répandent ai-
sément, et qu’en se préparant ainsi un trésor qui soit
un bon fondement pour I’avenir, ils arrivent a la
possession de la véritable vie (1 Tim 6, 17-19) ? »

3. Quel que soit donc votre bonheur dans ce
siecle, vous devez vous y croire comme abandon-
née, si vous songez avec amour a la vie future ; de
méme, en effet, qu’elle est la véritable vie en com-
paraison de laquelle la vie présente, qu’on aime
tant, ne mérite pas qu’on I’appelle une vie, quelque
joie qu’on puisse y trouver, ainsi, la consolation
véritable est celle que le Seigneur promet lorsqu’il
dit par son prophete : « Je lui donnerai la vraie con-
solation, une paix au-dessus de toute paix (Is 57,
18-19 LXX) » et sans laquelle il y a dans tous les
adoucissements humains plus de peine que de dou-
ceur. Les richesses et les hautes dignités, les gran-
deurs de ce genre par lesquelles se croient heureux
les mortels qui n’ont jamais connu la vraie félicité,
que peuvent-elles donner de bon, puisque mieux
vaut ne pas en avoir besoin que d’y briller, et qu’on
est bien plus tourmenté de la crainte de les perdre
qu'on ne I’était du désir d’y parvenir ? Ce n’est
point par de tels biens que les hommes deviennent
bons, mais ceux qui le sont devenus d’ailleurs
changent en biens ces richesses périssables par le
bon usage qu’ils en font. La ne sont donc pas les
vraies consolations, elles sont plutot la ou est la
vraie vie ; car il est nécessaire que ’homme de-
vienne heureux par ce qui le rend bon.

4. Mais, méme dans cette vie, les hommes bons
donnent de grandes consolations. Est-on pressé par
la pauvreté ou sous le coup d’un deuil, en proie a la
maladie ou condamné aux tristesses de 1’exil, ou
livré a tout autre malheur ? Que les hommes bons
soient la ; ils ne partagent pas seulement la joie de
ceux qui se réjouissent, mais ils pleurent avec ceux
qui pleurent (Rm 12, 15), et, par leur maniere de
dire et de converser, adoucissent ce qui est dur, di-
minuent le poids de ce qui accable, et aident a sur-
monter 1’adversité. Celui qui fait cela, en eux et par
eux, est celui-la méme qui les a rendus bons par son
Esprit. Supposez, au contraire, qu’on nage dans



I’opulence, qu’on n’ait rien perdu de ce qu’on aime,
qu’on jouisse de la santé et qu’on demeure sain et
sauf dans son pays, mais qu’on ne soit entouré que
d’hommes méchants dont on doive toujours
craindre et endurer la mauvaise foi, la tromperie, la
fraude, la colére, la dérision, les piéges : toutes ces
choses ne perdent-elles pas de leur prix et leur reste-
t-il quelque charme, quelque douceur ? C’est ainsi
que, dans toutes les choses humaines, quelles
qu’elles soient, il n’y a rien de doux pour I’homme
sans un ami. Mais combien en trouve-t-on dont on
soit siir en cette vie pour le cceur et les meeurs ? Car
personne n’est connu d’un autre comme il 1’est de
lui-méme ; et encore, personne ne se connait assez
pour étre sir de ce qu’il sera le lendemain. Aussi,
quoique plusieurs se fassent connaitre par leurs
fruits, et que la bonne vie des uns soit une joie et la
mauvaise vie des autres soit une affliction pour le
prochain, cependant, a cause des secrets et des in-
certitudes des cceurs humains, 1’ Apotre nous avertit
avec raison de ne pas juger avant le temps et
d’attendre que le Seigneur soit venu, qu’il mette en
vive lumiere ce qui est caché dans les ténebres et
qu’il découvre les pensées du cceur ; alors chacun
recevra de Dieu la louange qui lui est due (1 Cor 4,
5).

5. Dans les ténébres de cette vie ou nous chemi-
nons comme des étrangers loin du Seigneur, ap-
puyés sur la foi et non point illuminés par la claire
vision (2 Cor 5, 8), I’ame chrétienne doit donc se
regarder comme abandonnée, de peur qu’elle ne
cesse de prier ; il faut qu’elle apprenne a attacher
I’ceil de la foi sur les saintes et divines Ecritures,
comme sur une lampe posée en un lieu obscur,
jusqu’a ce que le jour brille et que 1’étoile du matin
se léve dans nos cceurs (2 P 1, 19). Car cette lampe
emprunte ses clartés a la Lumiére qui luit dans les
ténebres, que les ténebres n’ont pas comprise et
qu’on ne peut parvenir a voir qu’en purifiant son
cceur par la foi : « Heureux ceux qui ont le cceur
pur, » dit I’Evangile, « car ils verront Dieu (Mt 5,
8). » — « Nous savons que quand il apparaitra,
nous serons semblables a lui, car nous le verrons tel
qu’il est (1 Jn 3, 2). » Alors commencera la vraie
vie aprés la mort, la vraie consolation aprés la déso-
lation : cette vie délivrera notre &me de la mort,
cette consolation séchera pour jamais nos larmes
(Ps 114, 8) ; et comme il n’y aura plus de tentation,
le Psalmiste ajoute que ses pieds seront préservés

de toute chute (Ps 114, 9). Or, s’il n’y a plus de ten-
tation, il n’y aura plus besoin de priére ; nous
n’aurons plus a attendre un bien promis, mais a con-
templer le bien accordé. Voila pourquoi il est dit : «
Je plairai au Seigneur dans la région des vivants (Ps
114, 9), » ou nous serons alors, et non pas dans le
désert des morts ou maintenant nous sommes. « Car
vous €tes des morts, dit I’Apotre, et votre vie est
cachée avec le Christ en Dieu ; mais lorsque le
Christ, votre vie, apparaitra, alors vous apparaitrez
avec lui dans la gloire (Col 3, 3-4). » Telle est la
vraie vie qu’il est ordonné aux riches d’acquérir par
les bonnes ceuvres ; la est la vraie consolation, sans
laquelle la veuve reste maintenant desolée, méme
celle qui a des fils et des neveux, qui gouverne
pieusement sa maison et qui, amenant tous les siens
a mettre en Dieu leur confiance, dit dans son orai-
son : « Mon &me a soif de vous, et combien ma
chair aussi soupire vers vous dans cette terre dé-
serte, sans chemin et sans eau (Ps 41, 3) ! » Cette
vie mourante n’est rien de plus, quelles que soient
les consolations mortelles qui s’y mélent, quel que
soit le nombre de ceux avec qui I’on marche, quelle
que soit ’abondance des biens qu’on y trouve. Car
vous savez combien toutes ces choses sont incer-
taines ; et ne le fussent-elles pas, on devrait encore
les compter pour rien a coté de la félicité qui nous
est promise.

6. Je vous parle ainsi parce que, veuve, riche et
noble, mere d’une si grande famille, vous avez dési-
ré une instruction de moi sur la priére ; je voudrais
que, méme au milieu des soins et des services de
ceux gui vous environnent, vous vous regardassiez
comme abandonnée en cette vie, tant que vous ne
serez pas arrivée a I’immortalité future ou est la
vraie et certaine consolation, ou s’accomplit cette
prophétique parole : « Nous avons été dés le matin
rassasiés par votre miséricorde; et nous avons tres-
sailli et nous avons été satisfaits dans tous nos jours.
Nous avons eu des jours de joie a proportion de nos
jours I’humiliation et des années ou nous avons vu
les maux (Ps 89, 14-15). »

7. Avant donc que cette consolation arrive,
n’oubliez pas, malgré 1’abondance de vos félicités
temporelles, n’oubliez pas que vous étes abandon-
née, pour que vous perséveriez jour et nuit dans la
priere. Ce n’est pas a toute veuve, quelle qu’elle
soit, que 1’ Apotre attribue ce don, « c’est a la veuve
qui I’est véritablement, qui a mis son espérance



dans le Seigneur et qui prie jour et nuit. » Prenez
bien garde a ce qui suit : « Quant a celle qui vit dans
les délices, elle est morte quoique vivante encore (1
Tim 5, 5-6) ; » car I’homme vit dans ce qu’il aime,
dans ce qu’il désire, dans ce qu’il croit étre son
bonheur. Aussi ce que I’Ecriture a dit des richesses,
je vous le dis des délices : « Si elles abondent au-
tour de vous, n’y placez pas votre cceur (Ps 61, 11).
» Ne tirez point vanité de ce que les délices ne
manquent pas a votre vie, de ce qu’elles se présen-
tent a vous de toutes parts, de ce qu’elles coulent
pour vous comme d’une source abondante de ter-
restre félicité. Dédaignez et meprisez en vous ces
choses, et n’y cherchez que ce qu’il faut pour entre-
tenir la santé du corps ; car nous devons en prendre
soin & cause des nécessités de la vie, en attendant
que ce qu’il y a de mortel en nous soit revétu
d’immortalité (1 Cor 15, 54), c’est-a-dire d’une
santé vraie, parfaite et perpétuelle, ne pouvant plus
défaillir par I’infirmité terrestre et n’ayant plus be-
soin d’étre réparée par le plaisir corruptible, mais
subsistant par une force céleste et tirant sa vigueur
d’une éternelle incorruptibilité. « Ne cherchez pas a
contenter la chair dans ses désirs, » dit 1’Apdtre
(Rm 13, 14) ; nous ne devons avoir soin de notre
corps, que pour le besoin de la santé. « Car per-
sonne, dit encore I’ Apdtre, n’a jamais hai sa propre
chair (Ep 5, 29). » Voila pourquoi il avertit Timo-
thée, qui apparemment chatiait trop durement son
corps, d’user d’un peu de vin a cause de son esto-
mac et de ses fréquentes souffrances (1 Tim 5, 23).
8. Beaucoup de saints et de saintes, se défiant, en
toute maniére, de ces délices dans lesquelles une
veuve ne peut mettre son cceur, sans qu’elle soit
morte quoique vivant encore, rejeterent les richesses
comme étant les méres de ces délices, en les distri-
buant aux pauvres, et ¢’est ainsi qu’ils les cacherent
plus sirement dans les trésors celestes. Si, liée par
quelque devoir d’affection, vous ne pouvez en faire
autant, vous savez le compte que vous avez a rendre
a Dieu a cet égard ; car nul ne sait ce qui se passe
dans ’homme, si ce n’est I’esprit de ’homme qui
est en lui-méme (1 Cor 2, 11). Nous ne devons,
quant & nous, rien juger avant le temps, jusqu’a ce
que le Seigneur vienne ; il eclairera ce qui est caché
dans les ténebres, découvrira les pensées du cceur,
et alors chacun recevra de Dieu la louange qui lui
est due (1 Cor 4, 5). Toutefois il appartient a vos
devoirs de veuve, si les délices abondent autour de

vous, de ne pas vous y attacher, de peur qu’une cor-
ruption mortelle n’atteigne ce cceur qui ne peut
vivre qu’en se tenant élevé vers le ciel. Comptez-
vous au nombre de ceux dont il est dit: « Leurs
ceeurs Vivront éternellement (Ps 21, 27). »

9. Vous avez entendu comment vous devez étre
pour prier ; voici maintenant ce que vous devez
demander en priant ; c’est principalement sur cela
que vous avez cru devoir me consulter, parce que
vous €tes en peine de ces paroles de I’ Apotre : « Car
nous ne savons pas comment prier pour prier
comme il faut (Rm 8, 26), » et que vous avez craint
qu’il ne vous soit plus nuisible de ne pas prier
comme il faut que de ne pas prier du tout. Ceci peut
se dire brievement : demandez la vie heureuse. Tous
les hommes veulent 1’avoir ; ceux qui vivent le plus
mal, le plus vicieusement, ne vivraient pas de la
sorte s’ils ne pensaient pas y trouver le bonheur.
Que faut-il donc que vous demandiez, si ce n’est ce
que désirent les méchants et les bons, mais ce que
les bons seuls obtiennent ?

10. Ici, vous demandez, peut-étre, ce que c’est
que la vie heureuse elle-méme. Cette question a
fatigué le génie et les loisirs de bien des philo-
sophes ; ils ont pu d’autant moins découvrir la vie
heureuse qu’ils out rendu moins d’hommages et
d’actions de graces a celui qui en est la source.
C’est pourquoi voyez d’abord s’il faut adhérer au
sentiment de ceux qui disent qu’on est heureux en
vivant selon sa propre volonté. Mais & Dieu ne
plaise que nous croyions cela vrai ! Si on voulait
vivre dans I’iniquité, ne serait-on pas d’autant plus
misérable qu’on accomplirait plus aisément les ins-
pirations de sa mauvaise volonté ? C’est avec raison
gue ce sentiment a été repoussé par ceux-la méme
qui ont philosophé sans la connaissance de Dieu. Le
plus ¢éloquent d’entre eux a dit : « Il en est d’autres
qui ne sont pas philosophes, mais qui aiment la dis-
pute, et selon lesquels le bonheur consiste a vivre
comme on veut. Cela est faux, car rien n’est plus
misérable que de vouloir ce qui ne convient pas, et
il n’est pas aussi misérable de ne pas atteindre a ce
qu’on veut que de vouloir atteindre a ce qu’il ne
faut pas (Cicéron, Hortensius, fr. 60 Ruch). » Que
vous en semble ? Quel que soit ’homme qui ait
prononcé ces paroles, n’est-ce pas la vérité elle-
méme qui les a dictées ? Nous pensons donc dire ici
ce que dit PApotre d’un certain prophete crétois



[Epiménides] dont une sentence lui avait plu : « Ce
témoignage est véritable (Tt 1, 13). »

11. Celui-1a est heureux qui a tout ce qu’il veut
et ne veut que ce qui convient. S’il en est ainsi,
voyez ce qu’il convient aux hommes de vouloir.
L’un veut se marier, ’autre, devenu veuf, choisit
une vie de continence, un autre veut garder la conti-
nence et ne se marie méme pas. Si, parmi ces condi-
tions diverses, il en est de plus parfaites les unes
que les autres, nous ne pouvons pas dire cependant
qu’il y ait dans aucune d’elles quelque chose qu’il
ne soit pas convenable de vouloir. 1l est également
dans ’ordre de souhaiter d’avoir des enfants qui
sont le fruit du mariage, et de souhaiter vie et santé
aux enfants qu’on a regus : ces derniers veeux res-
tent souvent au coeur méme de ceux qui passent leur
veuvage dans la continence, car si, rejetant le ma-
riage, ils ne désirent plus avoir d’enfants, ils dési-
rent pourtant conserver sains et saufs ceux qu’ils
ont. La vie virginale est affranchie de tous ces soins.
Tous ont cependant des personnes qui leur sont
chéres et auxquelles il leur est permis de souhaiter
la santé. Mais, apres que les hommes 1’auront obte-
nue pour eux et pour ceux qu’ils aiment, pourrons-
nous dire qu’ils sont heureux ? Ils auront, en effet,
quelque chose qu’il n’est pas défendu de vouloir ;
mais s’ils n’ont pas d’autres biens plus grands et
meilleurs, d’une utilité plus vraie et d’une plus vraie
beauté, ils restent encore bien éloignés de la vie
heureuse.

12. Voulons-nous qu’ils souhaitent, par-dessus la
santé, des honneurs et du pouvoir pour eux et pour
ceux qu’ils aiment ? 1ls peuvent désirer ces dignités,
pourvu que ce ne soit pas pour elles-mémes, mais
pour le bien qu’elles aident a accomplir et pour
I’avantage de ceux qui vivent sous leur dépen-
dance ; mais si ¢’est pour I’amour d’un faste vain et
d’une pompe inutile ou méme dangereuse, ils font
mal. Peuvent-ils vouloir pour eux, pour leurs
proches ou leurs amis, de quoi suffire aux besoins
de la vie ? « C’est une grande richesse, dit 1’ Apdtre,
que la piété avec ce qui suffit ; car nous n’avons
rien apporté en ce monde et nous n’en pouvons rien
emporter : ayant notre nourriture et notre vétement,
contentons-nous-en. Parce que ceux qui veulent
devenir riches tombent dans la tentation, les pieges,
les désirs insensés et dangereux qui précipitent les
hommes dans la mort et la perdition. Car la passion
des richesses est la racine de tous les maux ;

quelques-uns, en étant possédés, se sont écartés de
la foi et se sont jetés en beaucoup de douleurs (1
Tim 6, 6-10). » Celui qui veut donc le nécessaire, et
rien de plus, n’est pas répréhensible ; il le serait en
voulant davantage, puisqu’alors ce ne serait plus le
nécessaire qu’il voudrait. C’est ce que demandait et
c’est pour cela que priait celui qui adressait a Dieu
ces paroles : « Ne me donnez ni les richesses ni la
pauvreté ; accordez-moi seulement ce qui m’est
nécessaire pour vivre, de peur que, rassasié, je ne
tombe dans le mensonge et je ne dise : Qui me voit
? Ou de peur que, pauvre, je ne vole, et que je
n’outrage, par un parjure, le nom de mon Dieu
(Prov 30, 8-9). » Vous voyez assurément que ce
n’est pas pour lui-méme qu’on recherche le néces-
saire, mais pour la conservation de la santé et ce
convenable entretien de la personne de 1’homme,
sans quoi on ne pourrait pas paraitre décemment au
milieu de ceux avec qui des devoirs mutuels nous
obligent a vivre.

13. Dans toutes ces choses on ne désire pour
elles-mémes que la santé et I’amitié ; c’est pour
elles qu’on cherche le nécessaire, quand on le
cherche convenablement. La santé comprend a la
fois la vie, le bon état et 1’intégrité¢ du corps et de
I’esprit. Nous ne devons pas non plus réduire
I’amitié a d’étroites limites ; elle embrasse tous
ceux a qui sont dus I’attachement et I’affection,
quoiqu’on ait plus de penchant pour les uns que
pour les autres ; elle s’étend jusqu’a nos ennemis
pour lesquels il nous est méme ordonné de prier. I
n’y a donc personne dans le genre humain a qui
I’affection ne soit due ; si ce n’est point par amitié¢
réciprogue, que ce soit par le devoir que nous impo-
sent les liens d’une commune nature.

Mais ceux-la nous plaisent beaucoup, et a juste
titre, qui nous payent de retour par un amour pur et
saint. Quand nous avons de telles amitiés, il faut
prier Dieu qu’il nous les garde ; si nous n’en
n’avons pas, il faut prier pour en avoir.

14. Est-ce la tout ce qui fait le fond de la vie heu-
reuse ? Et n’y a-t-il pas quelque autre chose que la
Veérité nous apprend a préférer a tous ces biens ? Car
le nécessaire et la santé, pour soi ou pour ses amis,
ne durent qu’un temps, et nous devons les dédai-
gner en vue de ’éternelle vie ; on ne peut pas dire
d’un esprit, ni peut-&tre du corps, qu’il est en bon
état quand il ne préfere pas les choses éternelles aux
choses passagéres ; et c’est vivre inutilement dans



le temps que de ne pas s’y proposer de mériter
I’éternité. Ce qu’il est utile et permis de désirer doit
donc, et sans aucun doute, se rapporter a cette seule
vie par laquelle on vit avec Dieu et de Dieu. Car
aimer Dieu c’est nous aimer nous-mémes ; et, fi-
déles a un autre commandement, nous aimons veri-
tablement notre prochain comme nous-mémes si,
autant qu’il est en nous, nous le conduisons a un
semblable amour de Dieu. Ainsi, nous aimons Dieu
pour lui-méme, et, pour lui-méme encore, nous et
notre prochain. En vivant ainsi, gardons-nous de
nous croire établis dans la vie heureuse, comme s’il
ne nous restait plus rien & demander : comment se-
rions-nous déja heureux, puisqu’il nous manque
encore ce qui demeure le seul but de notre pieuse
vie ?

15. Pourguoi donc aller a tant de choses et cher-
cher ce que nous avons a demander, de peur de ne
pas prier comme il faut ? Pourquoi ne pas dire tout
de suite avec le Psalmiste: « J’ai demandé une
seule chose au Seigneur, je la redemanderai, c’est
d’habiter dans la maison du Seigneur tous les jours
de ma vie, afin que je contemple les délices de Dieu
et que je visite son temple (Ps 26, 4) ? » La les jours
ne viennent pas et ne passent pas comme sur la
terre, et le commencement de 1’un n’est pas la fin de
’autre ; les jours y sont tous ensemble et sans fin ;
ils composent une vie qui, elle aussi, ne doit pas
finir. Dans le but de nous faire acquérir cette vie
heureuse, celui qui est la vraie Vie heureuse nous a
appris a prier, mais non pas en beaucoup de paroles
; ce n’est point parce que nous aurons beaucoup
parlé que nous serons plus exaucés ; Celui que nous
prions sait ce qui nous est nécessaire avant que nous
le lui ayons demande, le Seigneur lui-méme 1’a dit
(Mt 6, 7-8). Aussi pourrait-on s’étonner qu’aprés
avoir défendu de prier en de longs discours, le Sei-
gneur, qui sait ce qui nous est nécessaire avant que
nous ne le lui demandions, nous ait exhortés a la
priére au point de dire : « Il faut toujours prier et ne
pas se lasser, » et nous ait proposé I’exemple d’une
veuve qui, désirant avoir raison de la partie adverse,
finit par se faire écouter du juge a force
d’importunités : elle en était venue a bout non point
par justice ou miséricorde, mais par ennui. Cet
exemple doit nous faire comprendre combien nous
sommes sirs d’étre exaucés d’un Dieu miséricor-
dieux et juste en le priant sans cesse, puisque les
importunités de la veuve ont triomphé d’un juge

inique et impie ; et si elle réussit a exercer la ven-
geance qu’elle méditait, avec quelle bonté et quelle
miséricorde Dieu accomplira les bons désirs de
ceux qu’il sait avoir pardonné les injustices d’autrui
(Lc 18, 1-8). Rappelons-nous aussi cet homme qui,
n’ayant rien a offrir & un ami arrivé chez lui, alla
demander a son voisin trois pains, par lesquels peut-
étre étaient figurées les trois personnes divines
d’une méme substance ; il trouva ce voisin endormi
avec ses serviteurs et, grace a ses instances incom-
modes et fatigantes, obtint de lui les trois pains qu’il
voulait : ce voisin encore céda bien plus au désir de
s’en débarrasser qu’a la pensée de ’obliger. Ceci
doit nous faire entendre que si un homme endormi
est forcé de donner ce qu’on lui demande apres
qu’on I’a éveillé malgré lui, avec quelle bonté don-
nera celui qui né dort jamais et qui nous éveille
pour que nous lui demandions (Lc 11, 5-8) !

16. De la encore ces paroles : « Demandez et
vous recevrez ; cherchez et vous trouverez ; frappez
et on vous ouvrira. Car quiconque demande regoit,
et qui cherche trouve, et I’on ouvre a qui frappe. Or,
quel homme, parmi vous, donne une pierre a son
fils qui lui demande du pain, ou lui donne un ser-
gent s’il demande un poisson, ou un scorpion s’il lui
demande un ceuf ? Si donc, vous qui étes mauvais,
vous ne donnez a vos enfants que ce qui est bon,
combien plus donnera votre Pére céleste a ceux qui
lui demandent (Lc 11, 5-13) !» L’Apdtre recom-
mande trois vertus (1 Cor 13, 13) : ’une, la foi, est
représentée par le poisson, soit a cause de 1’eau du
baptéme, soit parce que la foi demeure entiére au
milieu des flots orageux de ce monde ; le contraire
de la foi, c’est le serpent dont la tromperie persuada
qu’il ne fallait pas croire a la parole de Dieu. La
seconde vertu est I’espérance ; I’ceuf en est le sym-
bole, parce que la vie du poussin n’y est pas encore,
mais y sera ; on ne la voit pas, mais on 1’espére ; car
une espérance qui se voit n’est pas une espérance
(Rm 8, 24) ; on lui oppose le scorpion, parce que
celui qui espere I’éternelle vie oublie ce qui est der-
riere lui et s’élance en avant (Ph 3, 13) ; il lui serait
nuisible de regarder en arriere ; mais c’est par la
qu’il faut prendre garde au scorpion, car la est son
venin et son aiguillon. La troisieme vertu, la charité,
est représentée par le pain ; c’est la plus grande des
vertus (1 Cor 13, 13), comme le pain, par son utili-
té, ’emporte sur tout ce qui se mange ; I’opposé du
pain, c’est la pierre, parce que les cceurs durs re-



poussent la charité. Quelque meilleure signification
qu’on puisse donner a ces trois choses, elles nous
apprennent toujours que Celui qui sait donner a ses
enfants les dons parfaits, nous oblige de demander,
de chercher et de frapper a la porte.

17. Pourquoi Dieu fait-il cela, lui qui sait ce qui
nous est necessaire avant que nous le lui deman-
dions ? Nous pourrions nous en inquiéter si hous ne
comprenions pas que le Seigneur notre Dieu
n’attend point que nous lui apprenions ce que nous
voulons, car il ne I’ignore pas ; mais les pricres ex-
citent le désir par lequel nous pouvons recevoir ce
que Dieu nous prépare, car ce que Dieu nous ré-
serve est grand, et nous sommes petits et étroits
pour le recevoir. Voila pourquoi il nous a été dit : «
Dilatez-vous ; ne vous mettez pas sous le méme
joug que les infideles (2 Cor 6, 13-14). » Cette
grande chose, 1’ceil ne 1’a point vue, parce qu’elle
n’a pas de couleur ; 'oreille ne 1’a pas entendue,
parce qu’elle n’est pas un son ; elle n’est pas mon-
tée dans le coeur de I’homme (1 Cor 2, 9), parce que
c’est vers elle que le cceur de ’homme doit monter
mais nous serons d’autant plus capables de la rece-
voir, que notre foi s’y portera plus vivement, que
noue I’espérerons plus fortement, que nous la dési-
rerons plus ardemment.

18. Toujours désirer dans la méme foi, la méme
espérance, la méme charité, c’est toujours prier.
Mais a certains intervalles d’heures et de temps,
nous prions Dieu avec des paroles ; ces paroles doi-
vent nous avertir, nous aider a comprendre quels
progrés nous avons faits dans ce religieux désir des
biens éternels, et nous exciter a 1’accroitre dans nos
ames. L’oraison est d’autant plus efficace qu’elle
est précédée d’un plus fervent amour. Lorsque
I’ Apdtre nous dit : « Priez sans cesse (1 Th 5, 17), »
n’est-ce pas comme s’il disait : Demandez sans
cesse la vie heureuse, qui n’est autre que I’éternelle
vie, a celui qui seul peut la donner ? Demandons-la
donc toujours au Seigneur Dieu, et prions toujours.
Mais les soins et les affaires d’ici-bas attiédissent
nos pieux désirs, et c’est pourquoi nous les inter-
rompons pour prier a des heures marquées. Par les
paroles que nous pronongons alors, nous nous aver-
tissons nous-mémes de reprendre nos élans, et nous
empéchons, par des excitations fréquentes, que ce
qui est tiede ne se refroidisse, et que la flamme reli-
gieuse ne finisse par s’éteindre en nous. C’est pour-
quoi, quand le méme apodtre nous dit : « Que vos

demandes se manifestent devant Dieu (Ph 4, 6),»
cela ne signifie point qu’il faille les lui apprendre,
puisqu’il les savait avant qu’elles fussent ; mais cela
signifie que c’est aupres de Dieu, par la patience, et
non point auprés des hommes, par 1’ostentation, que
nous connaissons si nos demandes sont bonnes.
Peut-étre aussi faut-il par la entendre que nos
priéres doivent étre connues des anges qui sont avec
Dieu, afin qu’ils les lui présentent en quelque sorte,
le consultent et qu’aprés avoir pris ses ordres, ils
nous apportent sensiblement ou a notre insu et
comme Dieu le veut, les graces qu’il accorde a nos
instances ; car un ange a dit & un homme : « Et tout
a I’heure, quand, vous et Sara, vous avez prié, j’ai
présenté votre oraison devant sa gloire (Tb 12, 12).
»

19. Cela étant, il n’est ni mauvais, ni inutile de
prier longtemps quand on le peut, ¢’est-a-dire quand
on n’en est pas empéché par d’autres bonnes
ceuvres et des devoirs essentiels ; du reste, je 1’ai
dit, dans 1’accomplissement de ces devoirs, le désir
religieux doit étre comme une priere continuelle.
Prier longtemps, ce n’est pas, comme des gens le
pensent, prier en beaucoup de paroles ; autre chose
est un long discours, autre chose est un long amour.
Il est écrit que Notre-Seigneur lui-méme a passé la
nuit en priere et qu’il a longtemps prié (Lc 6, 12
22, 44) ; y a-t-il 1a autre chose qu’un exemple qu’il
nous donnait ? Médiateur salutaire, il priait pour
nous dans le temps, et dans I’éternité il nous exauce
avec son Pére.

20. On dit que nos fréres en Egypte prient fré-
guemment, mais brievement et par élan ; ils agissent
ainsi pour éviter que I’attention et la ferveur, si né-
cessaires a la pricre, s’évanouissent et s’éteignent
en des oraisons trop prolongées. Par la aussi ils
montrent assez que s’il ne faut pas s’exposer a
I’affaiblissement de cette ferveur, quand elle ne
peut durer, il ne faut pas l’interrompre trop tot,
guand elle se soutient. Tant que dure cette vive et
sainte application du cceur, écartez de I’oraison les
longues paroles, mais priez, priez longtemps. Beau-
coup parler en priant, c’est faire une chose néces-
saire avec des paroles inutiles. Beaucoup prier, c’est
frapper a la porte de celui qu’on implore avec un
long et pieux mouvement du cceur. C’est 1a le plus
souvent une affaire qui se traite plus avec des gé-
missements qu’avec des discours, plus avec des
larmes qu’avec des entretiens. Dieu met nos larmes



devant sa présence ; nos soupirs ne restent pas igno-
rés de celui qui a tout cré¢ par sa Parole et n’a que
faire des paroles humaines.

21. Les paroles nous sont nécessaires pour nous
exciter a ce que nous demandons et y étre attentifs,
non pour apprendre & Dieu nos besoins ni pour le
flechir. Ainsi lorsque nous disons : « Que votre nom
soit sanctifié (Mt 6, 9-13), » nous nous avertissons
nous-mémes qu’il faut désirer que son nom, tou-
jours saint, le soit toujours aux yeux des hommes,
c’est-a-dire que ce nom ne soit point mépriseé : ce
qui est profitable non pas a Dieu mais aux hommes.
Lorsque nous disons : « Que votre regne arrive, »
nous excitons notre désir vers ce regne qui arrivera,
que nous le voulions ou non, et nous demandons
qu’il vienne pour nous et que nous méritions d’y
avoir part. Lorsque nous disons : « Que votre volon-
té soit faite sur la terre comme au ciel, » nous lui
demandons la grace de lui étre soumis, pour que
nous fassions sa volonté comme les anges la font
dans le ciel. Lorsque nous disons : « Donnez-nous
aujourd’hui notre pain quotidien, » le mot au-
Jjourd’hui désigne le temps de notre vie pour lequel
nous demandons, ou bien le nécessaire en le dési-
gnant par le pain qui en est la partie principale, ou
bien le Sacrement des fidéles qui nous est néces-
saire dans cette vie, non pour étre heureux ici-bas,
mais pour obtenir 1’éternelle félicité. Lorsque nous
disons : « Pardonnez-nous nos offenses comme
nous pardonnons a ceux qui nous ont offensés, »
nous, nous avertissons de ce qu’il faut demander et
de ce qu’il faut faire pour I’obtenir. Lorsque nous
disons : « Ne nous abandonnez pas a la tentation, »
nous nous avertissons que nous devons demander a
Dieu de ne pas nous priver de son secours, de peur
que la séduction ou I’accablement ne nous fasse
succomber. Lorsque nous disons : « Délivrez-nous
du mal (Mt 6, 9-13) » nous nous avertissons qu’il
faut penser que nous ne sommes pas encore en pos-
session de ce bien ou 1’on ne souffre plus aucun
mal. Cette fin de I’oraison dominicale a un sens si
étendu qu’un chrétien, quelle que soit sa tribulation,
y trouve I’expression de tous ses gémissements et le
sujet de toutes ses larmes ; c’est par la qu’il com-
mence, c’est par la qu’il continue, c’est par 1a qu’il
achéve sa priere. Il fallait que ces paroles recom-
mandassent les choses elles-mémes a notre mé-
moire.

22. En effet, quelles que soient les paroles que
nous prononcions, pour marquer I’intention de notre
priére ou en accroitre la pieuse ardeur, nous ne di-
sons rien de plus que ce qui se trouve dans 1’oraison
dominicale, si nous prions comme il faut. Mais qui-
conque, s’adressant a Dieu, dirait des choses qui ne
pourraient pas se rapporter a cette priere évangé-
lique, lors méme qu’il ne demanderait rien de mau-
vais, prierait charnellement ; et je ne sais pas pour-
quoi cela ne serait pas jugé mauvais, puisqu’il ne
convient pas a ceux qui ont été régenérés par
I’Esprit de prier autrement que selon 1’Esprit. Ainsi,
par exemple, dire : « Soyez glorifié dans toutes les
nations comme vous 1’étes parmi nous ; » de plus :
« Que vos prophetes soient trouves fideles (Eccli
36, 4-18) » n’est-ce pas dire : « Que votre nom soit
sanctifié ? » Dire : « Dieu des vertus, convertissez-
nous, et montrez- nous votre face, et nous serons
sauvés (Ps 79, 4), » n’est-ce pas dire : « Que votre
regne arrive ? » Dire : « Dirigez nos pas selon votre
parole, et qu’aucune iniquité ne domine en moi (Ps
118, 133), » n’est-ce pas dire : « Que votre volonté
soit faite sur la terre comme au ciel ? » Dire : « Ne
me donnez ni la pauvreté ni les richesses (Prov 30,
8), » n’est-ce pas dire : « Donnez-nous aujourd’hui,
notre pain quotidien ? » Dire : « Seigneur, souve-
nez-vous de David et de toute sa douceur (Ps 131,
1), » ou bien: « Seigneur, si j’ai fait cela, si
I’iniquité est dans mes mains, si j’ai rendu le mal
pour le mal (Ps 7, 4), » n’est-ce pas dire : « Pardon-
nez-nous nos offenses comme nous pardonnons a
ceux qui nous ont offensés ? » Dire : « Eloignez de
nous les concupiscences de la chair, et qu’aucun
mauvais désir ne me saisisse (Eccl. 23, 6), » n’est-
ce pas dire : « Ne nous abandonnez point a la tenta-
tion ? » Dire : « Tirez-moi des mains de mes enne-
mis, 6 mon Dieu, et délivrez-moi de ceux qui
s’élévent contre moi (Ps 58, 2), » est-ce autre chose
que : « Délivrez-nous du mal ? » Si vous parcourez
toutes les paroles des prieres des saintes Ecritures,
Vous ne trouverez rien qui ne soit contenu et enfer-
mé dans 1’oraison dominicale. On est libre de de-
mander les mémes choses en d’autres termes, mais
on n’est pas libre de demander autre chose.

23. Voila ce que nous devons demander sans hé-
sitation pour nous, pour les nétres, pour les étran-
gers et méme pour nos ennemis, quoique, dans la
priére, le cceur soit autrement porté vers les uns que
vers les autres, selon les liaisons de parenté ou



d’amiti¢. Mais celui qui, dans 1’oraison, dit par
exemple : Seigneur, augmentez mes richesses, ou
bien : Donnez-m’en autant que vous en avez donné
a celui-ci ou a celui-la ; ou bien : Augmentez mes
honneurs, faites-moi puissant et illustre dans ce
siecle ; celui qui dit cela ou quelque autre chose
dans ce genre et qui aspire aux dignités et aux ri-
chesses parce qu’il en a I’ardente soif, et non parce
qu’il voudrait en tirer parti, selon Dieu, pour
I’avantage des hommes, celui-la ne trouve pas, je le
crois, dans ’oraison dominicale, de quoi exprimer
de pareils veeux. C’est pourquoi qu’il ait honte au
moins de demander ce qu’il n’a pas honte de désirer
; ou bien, s’il en a honte, mais si la cupidité
I’emporte, ne vaut-il pas beaucoup mieux qu’il de-
mande d’en étre délivré a celui a qui nous disons : «
Délivrez-nous du mal ! »

24. Vous savez maintenant, je pense, comment
vous devez étre pour prier et ce que vous devez
demander ; ce n’est pas moi qui vous 1’ai appris,
c’est celui qui a daigné nous instruire tous. Il faut
chercher la vie heureuse, il faut la demander a Dieu.
On a beaucoup disserté pour savoir ce que c’est que
d’étre heureux mais nous, qu’avons-nous besoin
d’interroger les philosophes et d’étudier les sys-
temes ? Il a été dit en peu de mots et avec Vérité
dans I’Ecriture de Dieu : « Heureux le peuple dont
le Seigneur est le Dieu (Ps 143, 15). » Pour appar-
tenir a ce méme peuple, pour arriver jusqu’a con-
templer ce Dieu et a vivre éternellement avec lui,
que faut-il ? « La charité qui est la fin de la loi, la
charité¢ partie d’un cceur pur, d’une bonne cons-
cience et d’une foi non feinte (1 Tim 1, 5). » Dans
ces trois choses, la bonne espérance est exprimée
par la conscience. La foi, I’espérance et la charité
conduisent donc a Dieu celui qui prie, ¢’est-a-dire
celui qui croit, qui espére, qui désire et qui consi-
dere dans I’oraison dominicale ce qu’il doit deman-
der a Dieu. Les jednes, les autres mortifications de
la chair, qu’il ne faut pas pousser jusqu’a compro-
mettre la santé, les aumones, les aumones surtout,
aident beaucoup a la priere ; nous pourrons dire
alors : « J’ai cherché Dieu au jour de mon affliction
; je I’ai cherché la nuit avec mes mains, et n’ai pas
été trompé (Ps 76, 2). » Comment cherche-t-on avec
les mains un Dieu incorporel et impalpable, si ce
n’est avec les ceuvres ?

25. Peut-étre demandez-vous encore le sens de
ces paroles de 1I’Apoétre : Nous ne savons « pas ce

que nous devons demander (Rm 8, 26). » Car on ne
peut pas croire que I’Apdtre ni ceux a qui il
s’adressait ignorassent 1’oraison dominicale. Pour-
quoi donc ce langage de celui qui n’a rien pu dire de
téméraire ni de contraire a la vérité ? Pourquoi donc
a-t-il parlé ainsi ? N’est-ce point parce que les
peines et les tribulations temporelles servent sou-
vent a guérir de I’orgueil, a éprouver et exercer la
patience pour lui obtenir une récompense plus glo-
rieuse et plus abondante, ou a chatier et a effacer les
péchés, et ignorant jusqu’a quel point ces épreuves
nous sont avantageuses, nous demandons d’en étre
délivrés ? L’ Apotre montre qu’il n’était pas exempt
lui-méme de cette ignorance et peut-étre ne savait-il
pas ce qu’il devait demander a Dieu, lorsque le Sei-
gneur, voulant I’empécher de s’enorgueillir par la
grandeur de ses révélations, lui donna 1’aiguillon de
la chair et permit que 1’ange de Satan le souffletat ;
il pria Dieu trois fois de I’en délivrer, ne sachant pas
demander ce qu’il fallait. Enfin ce grand homme
entendit la réponse de Dieu qui lui disait pourquoi il
ne convenait pas qu’il exaugat sa pricre : « Ma
grace vous suffit, car la vertu se perfectionne dans
la faiblesse (2 Cor 12, 7-9). »

26. Nous ne savons donc pas ce qu’il faut de-
mander sous le coup de ces tribulations qui peuvent
servir et nuire ; et cependant comme elles sont
dures, pénibles et qu’elles effrayent notre faiblesse,
nous demandons par toute la volonté humaine d’en
étre délivrés. Mais s’il plait au Seigneur notre Dieu
de ne pas nous tirer de ces épreuves, nous devons a
son amour de ne pas croire qu’il nous abandonne,
mais d’espérer plutdt de plus grands biens par une
pieuse résignation dans les maux : c’est ainsi que la
vertu se perfectionne dans la faiblesse. Ce que le
Seigneur Dieu refusa a 1’ApOtre dans sa miséri-
corde, il I’accorde quelquefois dans sa colere a ceux
qui ne peuvent rien souffrir. Les Livres saints nous
apprennent ce que demandérent les Israélites et
comment ils furent exaucés ; mais leur concupis-
cence une fois rassasiée, leur impatience fut séve-
rement chatiée (Nb 11, 33). lls demandaient un roi,
il leur en donna un selon leur cceur, comme il est
écrit, et non selon son cceur (1 R 8, 5-7). 1l accorda
au démon ce qu’il sollicitait et lui permit de tenter
son serviteur (Jb 1, 12 ; 2, 6). Des esprits immondes
lui ayant demandé de se jeter dans un troupeau de
pourceaux, il le permit a une légion de démons (Lc
8, 32). Cela a été écrit pour que nous ne nous éle-



vions pas, quand nos impatientes priéres sont exau-
cées en des choses qu’il nous serait plus avantageux
de ne pas obtenir ; ou pour que nous ne Nous mépri-
sions pas et que nous ne désespérions point de la
miséricorde divine, quand Dieu repousse nos prieres
et qu’il écarte des veeux dont 1’accomplissement
serait pour nous une affliction plus cruelle, ou une
prospérité qui nous corromprait et nous perdrait
entierement. Dans de telles rencontres nous ne sa-
vons donc pas demander ce qu’il faut. Et s’il arrive
le contraire de ce que nous avons souhaité, nous
devons le supporter patiemment, rendre gréces a
Dieu en toutes choses, et reconnaitre que la volonté
de Dieu a ét¢ meilleure pour nous que ne 1’elit été
notre propre volonté. Le divin médiateur nous a
laissé un exemple de cette soumission ; apres avoir
dit a son Pére : « Mon Pére, s’il est possible, que ce
calice s’¢loigne de moi, s’identifiant ainsi la volonté
humaine qu’il avait prise en se faisant homme », il
ajouta aussitot : « mais cependant que ce soit, non
comme je le veux, mais comme vous le voulez (Mt
26, 39). » Voila pourquoi il a été dit avec raison que
plusieurs ont été établis justes par 1’obéissance d’un
seul (Rm 5, 19).

27. Mais celui qui demande et redemande a Dieu
cette chose unique (Ps 21, 4), le fait avec certitude
et sécurité ; il ne craint pas qu’il lui nuise d’étre
exaucé, parce que, sans ce bien auquel il aspire, tout
ce qu’il pourrait demander en priant ne servirait de
rien. Ce bien, c’est la seule vraie et heureuse vie ; il
faut que, devenus immortels et incorruptibles de
corps et d’esprit, nous contemplions éternellement
les délices du Seigneur ; c’est pour cette unique
chose qu’il est permis de demander le reste. Celui
qui I’aura aura tout ce qu’il voudra et ne pourra rien
désirer que de bon. Car la est la source de vie ; il
faut dans la priére que nous en ayons soif, tant que
nous Vivons en espérance sans Vvoir encore ce que
nous espérons ; tant que nous sommes protégés par
les ailes de celui en présence de qui tous nos désirs
tendent a s’enivrer de I’abondance de sa maison et a
se plonger dans le torrent de ses délices ; oui, c’est
en lui qu’est la source de la vie et c’est dans sa lu-
miére que nous verrons la lumiére (Ps 35, 8-10)
quand toutes nos aspirations seront rassasiées,
quand il n’y aura plus rien a chercher en gémissant,
et que nous n’aurons qu’a rester en possession de
nos joies. Cependant, comme ce bien unique est la
paix qui surpasse tout entendement (Ph 6, 7), nous

ne savons pas non plus le demander comme il faut
dans nos priéres, car ce que nNous ne pouvons pas
nous représenter comme cela est, nous ne le con-
naissons pas ; mais nous rejetons, nous meprisons,
nous condamnons toute image qui s’en offre a notre
pensée ; nous reconnaissons que ce n’est pas ce que
nous cherchons, quoique nous ne sachions pas en-
core ce que c’est.

28. 1l y a donc en nous comme une savante igno-
rance, une ignorance instruite par I’Esprit de Dieu
qui soutient notre faiblesse. Apres que 1’Apodtre a
dit : « Si nous espérons ce que nous ne voyons pas,
nous l’attendons avec patience, » il ajoute : « De
méme 1’Esprit de Dieu soutient notre faiblesse ; car
nous ne savons pas ce qu’il faut demander dans nos
priéres ; mais I’Esprit lui-méme prie pour nous par
des gémissements ineffables. Celui donc qui scrute
les cceurs sait ce que comprend 1’Esprit, parce qu’il
ne prie pour les saints que selon Dieu (Rm 8, 25-
27). » Ceci ne doit pas s’entendre de fagon a nous
faire croire que le Saint-Esprit, Dieu immuable dans
la Trinité et ne faisant qu’un Dieu avec le Pére et le
Fils, prie pour les saints comme quelqu’un qui ne
soit pas Dieu ; on dit qu’il prie pour les saints parce
qu’il fait prier les saints, comme il est dit : « Le
Seigneur votre Dieu vous éprouve pour savoir Si
vous 1’aimez (Dt 13, 3), » c¢’est-a-dire pour vous le
faire savoir. Il fait donc prier les saints par des gé-
missements ineffables, en leur inspirant le désir de
cette grande chose encore inconnue que nous atten-
dons par la patience (Rm 8, 25). Comment parler de
ce qu’on ignore quand on le désire ? Et, véritable-
ment si on 1’ignorait tout a fait, on ne le souhaiterait
pas ; et d’un autre c6té, si on le voyait, on ne le dé-
sirerait pas, on ne le rechercherait pas par des gé-
missements.

29. En considérant toutes ces choses et d’autres
encore que le Seigneur pourra vous inspirer et qui
ne se sont pas présentées a moi ou qu’il et été trop
long d’exposer, efforcez-vous de vaincre ce monde
par I’oraison ; priez en espérance, priez avec foi et
amour, priez avec instance et patience, priez comme
une veuve du Christ. Quoique le devoir de la priére
regarde tous ses membres, ¢’est-a-dire tous ceux qui
croient en lui et qui sont unis a son corps, comme il
I’a enseigné lui-méme, cependant il nous marque
dans ses Ecritures que ce soin appartient surtout aux
veuves. Les saints livres mentionnent avec honneur
deux femmes du nom d’Anne, I’une mariée et qui



mit au monde le saint prophéte Samuel, 1’autre
veuve et qui connut le Saint des saints lorsqu’il était
encore enfant. Celle qui était mariée pria dans la
douleur de son ame et D’affliction de son cceur,
parce qu’elle n’avait pas d’enfants ; elle obtint alors
Samuel et rendit a Dieu ce fils qu’elle en avait recu,
car elle le lui avait consacreé en le demandant (1R 1,
2). Mais il n’est pas ais¢ de trouver comment sa
priere est comprise dans 1’oraison dominicale, a
moins de la rapporter a ces paroles : « Délivrez-
nous du mal ». On regardait, en effet, comme un
assez grand mal d’€tre marié¢ et privé du fruit du
mariage, dont la seule excuse est la naissance des
enfants. Pour ce qui est d’Anne veuve, voyez ce qui
est écrit : « Elle ne sortait pas du temple, jelnant et
priant nuit et jour (Lc 2, 36-37). » L’ Apotre ne parle
pas autrement dans ces paroles que j’ai citées plus
haut : « Celle qui est véritablement veuve et aban-
donnée, a mis son espérance dans le Seigneur, et
persévére dans les priéres la nuit et le jour (1 Tim 5,
5). » Et le Seigneur, voulant nous exhorter a tou-
jours prier sans nous lasser, nous a cité 1’exemple
de la veuve dont les importunités vinrent a bout
d’un juge inique et impie, contempteur de Dieu et
des hommes (Lc 18, 1-8). Ce qui montre combien le
devoir de la priere est particulierement imposé aux
veuves, c’est que les saints Livres mettent sous nos
yeux des exemples de veuves pour nous convier
tous a I’oraison.

30. Mais pourquoi les veuves sont-elles mar-
quées pour cette sorte d’ceuvre, si ce n’est a cause
de leur abandon et de leur délaissement ? Aussi
toute &me qui se regardera dans ce monde comme
abandonnée et désolée, tant que dure son voyage
loin du Seigneur, mettra, pour ainsi dire, son veu-
vage sous la garde de Dieu et lui demandera, par
d’instantes prieres, d’étre son défenseur. Priez donc
comme une veuve du Christ, ne jouissant pas en-
core de celui dont vous implorez le secours. Et
quoique vous soyez bien riche, priez comme si vous
étiez pauvre : vous ne possédez pas encore les
vraies richesses du siécle futur ou vous n’aurez plus
rien a craindre. Quoique vous ayez des enfants et
des neveux et une famille nombreuse, comme il a
été dit plus haut, priez comme une délaissee : car
toutes les choses du temps sont incertaines, lors
méme qu’elles nous resteraient pour notre consola-
tion jusqu’a la fin de cette vie. Si vous cherchez et
si vous aimez ce qui est en haut, vous désirez les

choses solides et éternelles ; tant que vous ne les
avez pas, vous devez vous croire comme abandon-
née, bien que tous les votres vous soient conservés
et respectueusement soumis. Ainsi devez-vous
vivre, et, sirement aussi, a votre exemple, votre trés
pieuse belle-fille [i.e. Juliana, mére de Démétrias],
et les autres saintes veuves et vierges que vous gou-
vernez toutes les deux avec tant de sécurité pour
elles : plus vous dirigez pieusement votre maison,
plus vous devez redoubler d’ardeur dans la pricre,
ne vous occupant des choses de la vie présente que
dans la mesure des besoins religieux.

31. Souvenez-vous aussi de prier beaucoup pour
nous. Nous ne voulons pas que, trop préoccupées de
notre dignité épiscopale, si périlleuse a porter, vous
nous traitiez de fagcon a nous priver d’un secours
dont nous savons que nous avons tant besoin. La
famille du Christ [i.e. I’Eglise] a prié pour Pierre
(Ac 12, 5), a prié pour Paul (Ac 14, 25) ; vous étes
de cette famille, & notre grande joie, et nous avons
incomparablement plus besoin que Pierre et Paul
des prieres de nos fréres. Priez a I’envi dans
I’émulation d’un saint accord ; ce n’est pas lutter les
uns contre les autres, mais contre le démon, ennemi
de tous les saints. Les jednes et les veilles, et tous
les genres de mortification, aident beaucoup a la
priere (Th 12, 8), que chacune de vous fasse ce
qu’elle pourra ; ce que 1’une ne peut pas, elle le fait
dans une autre qui le peut, si elle aime en elle ce
que ses propres forces ne lui permettent pas
d’accomplir ; ainsi donc que celle qui peut moins
n’empéche pas celle qui peut plus, et que la plus
forte ne presse pas la plus faible. Car vous devez
votre conscience a Dieu, mais ne devez rien a per-
sonne d’entre vous, si ce n’est de vous aimer les
unes les autres (Rm 13, 8). Que Dieu vous exauce,
lui qui est assez puissant pour faire au-dela de ce
gue nous demandons et de ce que nous comprenons
(Ep 3, 20).



La Haye — Samedi 31 janvier 2026

Saint Augustin, Lettre 130 a Proba

1. Les protagonistes

- Proba, Juliana, Demetrias
- Augustin
- Pélage

2. L’occasion de la Lettre 130

« Bien plus, I’Esprit Saint vient au secours de notre faiblesse, car nous ne sa-
vons pas prier comme il faut » (Rm 8, 26).

3. Commentaire de la Lettre 130 et échanges

- Ep. 130, 1-8 : Les dispositions pour prier

- Ep. 130, 9-16 : L’objet de la priere

- Ep. 130, 17-20 : Raisons de la priere — Intériorité et modalités de la priére
- Ep. 130, 21-24 : Explication du Pater, compendium de toutes nos prieres
- Ep. 130, 25-28 : La docte ignorance

- Ep. 130, 29-31 : Exhortation finale



