
S. AUGUSTIN, Lettre CXXX à Proba 

 

Augustin, évêque, serviteur du Christ et des ser-

viteurs du Christ, à Proba, pieuse servante de Dieu, 

salut dans le Seigneur des Seigneurs. 

1. Je me rappelle que vous m’avez demandé et 

que je vous ai promis de vous écrire quelque chose 

sur la prière : grâce à celui que nous prions, j’en ai 

le temps et le pouvoir ; il faut donc que je vous paye 

ma dette et que je serve votre zèle pieux dans la 

charité du Christ. Je ne puis vous dire combien je 

me suis réjoui de votre demande même ; elle m’a 

fait connaître quel soin vous prenez d’une si grande 

chose. Quelle plus grande affaire dans votre veu-

vage, que de persévérer dans la prière, la nuit et le 

jour, selon le conseil de l’Apôtre : « Celle qui est 

véritablement veuve et abandonnée, dit saint Paul, a 

mis son espérance dans le Seigneur et persévère 

dans la prière, la nuit et le jour. (1 Tim 5, 5) » Ce 

qui peut paraître admirable, c’est que noble selon le 

siècle, riche, mère d’une si grande famille, veuve, 

mais sans être abandonnée, votre cœur ait fait de 

l’oraison son occupation principale et le plus impor-

tant de ses soins ; mais vous avez sagement compris 

que, dans ce monde et dans cette vie, il ne peut y 

avoir de repos pour aucune âme. 

2. Celui qui vous a donné cette pensée, c’est as-

surément ce divin Maître qui répondit à ses dis-

ciples que ce qui est impossible aux hommes est 

facile à Dieu (Mt 19, 24-26) ; le Seigneur leur fit 

cette admirable et miséricordieuse réponse, après 

qu’il leur eut dit qu’il était plus aisé à un chameau 

de passer par le trou d’une aiguille qu’à un riche 

d’entrer dans le royaume des cieux ; car ces paroles 

les avaient attristés, non pour eux, mais pour le 

genre humain ; ils n’espéraient pas que personne 

pût être sauvé. Celui donc à qui il est facile même 

de faire entrer un riche dans le royaume des cieux, 

vous a inspiré le pieux désir de me demander com-

ment il faut prier. Durant sa vie mortelle, il a ouvert 

le royaume des cieux au riche Zachée (Lc 19, 9) ; 

et, après sa résurrection et son ascension, il a fait de 

plusieurs riches, éclairés de l’Esprit Saint, des con-

tempteurs de ce siècle, et les a d’autant plus enri-

chis, qu’ils ont plus entièrement éteint dans leurs 

cœurs la soif des biens humains. Comment vous 

appliqueriez-vous ainsi à prier Dieu, si vous 

n’espériez pas en lui ! Et comment espéreriez-vous 

en lui si vous mettiez votre confiance dans des ri-

chesses incertaines, si vous méprisiez ce salutaire 

précepte de l’Apôtre : « Ordonne aux riches de ce 

monde de n’être point orgueilleux, de ne pas mettre 

leur confiance dans des richesses incertaines, mais 

dans le Dieu vivant qui nous donne tout en abon-

dance pour en jouir ; afin qu’ils deviennent riches 

en bonnes œuvres, qu’ils donnent et répandent ai-

sément, et qu’en se préparant ainsi un trésor qui soit 

un bon fondement pour l’avenir, ils arrivent à la 

possession de la véritable vie (1 Tim 6, 17-19) ? » 

3. Quel que soit donc votre bonheur dans ce 

siècle, vous devez vous y croire comme abandon-

née, si vous songez avec amour à la vie future ; de 

même, en effet, qu’elle est la véritable vie en com-

paraison de laquelle la vie présente, qu’on aime 

tant, ne mérite pas qu’on l’appelle une vie, quelque 

joie qu’on puisse y trouver, ainsi, la consolation 

véritable est celle que le Seigneur promet lorsqu’il 

dit par son prophète : « Je lui donnerai la vraie con-

solation, une paix au-dessus de toute paix (Is 57, 

18-19 LXX) » et sans laquelle il y a dans tous les 

adoucissements humains plus de peine que de dou-

ceur. Les richesses et les hautes dignités, les gran-

deurs de ce genre par lesquelles se croient heureux 

les mortels qui n’ont jamais connu la vraie félicité, 

que peuvent-elles donner de bon, puisque mieux 

vaut ne pas en avoir besoin que d’y briller, et qu’on 

est bien plus tourmenté de la crainte de les perdre 

qu’on ne l’était du désir d’y parvenir ? Ce n’est 

point par de tels biens que les hommes deviennent 

bons, mais ceux qui le sont devenus d’ailleurs 

changent en biens ces richesses périssables par le 

bon usage qu’ils en font. Là ne sont donc pas les 

vraies consolations, elles sont plutôt là où est la 

vraie vie ; car il est nécessaire que l’homme de-

vienne heureux par ce qui le rend bon. 

4. Mais, même dans cette vie, les hommes bons 

donnent de grandes consolations. Est-on pressé par 

la pauvreté ou sous le coup d’un deuil, en proie à la 

maladie ou condamné aux tristesses de l’exil, ou 

livré à tout autre malheur ? Que les hommes bons 

soient là ; ils ne partagent pas seulement la joie de 

ceux qui se réjouissent, mais ils pleurent avec ceux 

qui pleurent (Rm 12, 15), et, par leur manière de 

dire et de converser, adoucissent ce qui est dur, di-

minuent le poids de ce qui accable, et aident à sur-

monter l’adversité. Celui qui fait cela, en eux et par 

eux, est celui-là même qui les a rendus bons par son 

Esprit. Supposez, au contraire, qu’on nage dans 



l’opulence, qu’on n’ait rien perdu de ce qu’on aime, 

qu’on jouisse de la santé et qu’on demeure sain et 

sauf dans son pays, mais qu’on ne soit entouré que 

d’hommes méchants dont on doive toujours 

craindre et endurer la mauvaise foi, la tromperie, la 

fraude, la colère, la dérision, les pièges : toutes ces 

choses ne perdent-elles pas de leur prix et leur reste-

t-il quelque charme, quelque douceur ? C’est ainsi 

que, dans toutes les choses humaines, quelles 

qu’elles soient, il n’y a rien de doux pour l’homme 

sans un ami. Mais combien en trouve-t-on dont on 

soit sûr en cette vie pour le cœur et les mœurs ? Car 

personne n’est connu d’un autre comme il l’est de 

lui-même ; et encore, personne ne se connaît assez 

pour être sûr de ce qu’il sera le lendemain. Aussi, 

quoique plusieurs se fassent connaître par leurs 

fruits, et que la bonne vie des uns soit une joie et la 

mauvaise vie des autres soit une affliction pour le 

prochain, cependant, à cause des secrets et des in-

certitudes des cœurs humains, l’Apôtre nous avertit 

avec raison de ne pas juger avant le temps et 

d’attendre que le Seigneur soit venu, qu’il mette en 

vive lumière ce qui est caché dans les ténèbres et 

qu’il découvre les pensées du cœur ; alors chacun 

recevra de Dieu la louange qui lui est due (1 Cor 4, 

5). 

5. Dans les ténèbres de cette vie où nous chemi-

nons comme des étrangers loin du Seigneur, ap-

puyés sur la foi et non point illuminés par la claire 

vision (2 Cor 5, 8), l’âme chrétienne doit donc se 

regarder comme abandonnée, de peur qu’elle ne 

cesse de prier ; il faut qu’elle apprenne à attacher 

l’œil de la foi sur les saintes et divines Ecritures, 

comme sur une lampe posée en un lieu obscur, 

jusqu’à ce que le jour brille et que l’étoile du matin 

se lève dans nos cœurs (2 P 1, 19). Car cette lampe 

emprunte ses clartés à la Lumière qui luit dans les 

ténèbres, que les ténèbres n’ont pas comprise et 

qu’on ne peut parvenir à voir qu’en purifiant son 

cœur par la foi : « Heureux ceux qui ont le cœur 

pur, » dit l’Evangile, « car ils verront Dieu (Mt 5, 

8). » — « Nous savons que quand il apparaîtra, 

nous serons semblables à lui, car nous le verrons tel 

qu’il est (1 Jn 3, 2). » Alors commencera la vraie 

vie après la mort, la vraie consolation après la déso-

lation : cette vie délivrera notre âme de la mort, 

cette consolation sèchera pour jamais nos larmes 

(Ps 114, 8) ; et comme il n’y aura plus de tentation, 

le Psalmiste ajoute que ses pieds seront préservés 

de toute chute (Ps 114, 9). Or, s’il n’y a plus de ten-

tation, il n’y aura plus besoin de prière ; nous 

n’aurons plus à attendre un bien promis, mais à con-

templer le bien accordé. Voilà pourquoi il est dit : « 

Je plairai au Seigneur dans la région des vivants (Ps 

114, 9), » où nous serons alors, et non pas dans le 

désert des morts où maintenant nous sommes. « Car 

vous êtes des morts, dit l’Apôtre, et votre vie est 

cachée avec le Christ en Dieu ; mais lorsque le 

Christ, votre vie, apparaîtra, alors vous apparaîtrez 

avec lui dans la gloire (Col 3, 3-4). » Telle est la 

vraie vie qu’il est ordonné aux riches d’acquérir par 

les bonnes œuvres ; là est la vraie consolation, sans 

laquelle la veuve reste maintenant désolée, même 

celle qui a des fils et des neveux, qui gouverne 

pieusement sa maison et qui, amenant tous les siens 

à mettre en Dieu leur confiance, dit dans son orai-

son : « Mon âme a soif de vous, et combien ma 

chair aussi soupire vers vous dans cette terre dé-

serte, sans chemin et sans eau (Ps 41, 3) ! » Cette 

vie mourante n’est rien de plus, quelles que soient 

les consolations mortelles qui s’y mêlent, quel que 

soit le nombre de ceux avec qui l’on marche, quelle 

que soit l’abondance des biens qu’on y trouve. Car 

vous savez combien toutes ces choses sont incer-

taines ; et ne le fussent-elles pas, on devrait encore 

les compter pour rien à côté de la félicité qui nous 

est promise. 

6. Je vous parle ainsi parce que, veuve, riche et 

noble, mère d’une si grande famille, vous avez dési-

ré une instruction de moi sur la prière ; je voudrais 

que, même au milieu des soins et des services de 

ceux qui vous environnent, vous vous regardassiez 

comme abandonnée en cette vie, tant que vous ne 

serez pas arrivée à l’immortalité future où est la 

vraie et certaine consolation, où s’accomplit cette 

prophétique parole : « Nous avons été dès le matin 

rassasiés par votre miséricorde; et nous avons tres-

sailli et nous avons été satisfaits dans tous nos jours. 

Nous avons eu des jours de joie à proportion de nos 

jours l’humiliation et des années où nous avons vu 

les maux (Ps 89, 14-15). » 

7. Avant donc que cette consolation arrive, 

n’oubliez pas, malgré l’abondance de vos félicités 

temporelles, n’oubliez pas que vous êtes abandon-

née, pour que vous persévériez jour et nuit dans la 

prière. Ce n’est pas à toute veuve, quelle qu’elle 

soit, que l’Apôtre attribue ce don, « c’est à la veuve 

qui l’est véritablement, qui a mis son espérance 



dans le Seigneur et qui prie jour et nuit. » Prenez 

bien garde à ce qui suit : « Quant à celle qui vit dans 

les délices, elle est morte quoique vivante encore (1 

Tim 5, 5-6) ; » car l’homme vit dans ce qu’il aime, 

dans ce qu’il désire, dans ce qu’il croit être son 

bonheur. Aussi ce que l’Ecriture a dit des richesses, 

je vous le dis des délices : « Si elles abondent au-

tour de vous, n’y placez pas votre cœur (Ps 61, 11). 

» Ne tirez point vanité de ce que les délices ne 

manquent pas à votre vie, de ce qu’elles se présen-

tent à vous de toutes parts, de ce qu’elles coulent 

pour vous comme d’une source abondante de ter-

restre félicité. Dédaignez et méprisez en vous ces 

choses, et n’y cherchez que ce qu’il faut pour entre-

tenir la santé du corps ; car nous devons en prendre 

soin à cause des nécessités de la vie, en attendant 

que ce qu’il y a de mortel en nous soit revêtu 

d’immortalité (1 Cor 15, 54), c’est-à-dire d’une 

santé vraie, parfaite et perpétuelle, ne pouvant plus 

défaillir par l’infirmité terrestre et n’ayant plus be-

soin d’être réparée par le plaisir corruptible, mais 

subsistant par une force céleste et tirant sa vigueur 

d’une éternelle incorruptibilité. « Ne cherchez pas à 

contenter la chair dans ses désirs, » dit l’Apôtre 

(Rm 13, 14) ; nous ne devons avoir soin de notre 

corps, que pour le besoin de la santé. « Car per-

sonne, dit encore l’Apôtre, n’a jamais haï sa propre 

chair (Ep 5, 29). » Voilà pourquoi il avertit Timo-

thée, qui apparemment châtiait trop durement son 

corps, d’user d’un peu de vin à cause de son esto-

mac et de ses fréquentes souffrances (1 Tim 5, 23). 

8. Beaucoup de saints et de saintes, se défiant, en 

toute manière, de ces délices dans lesquelles une 

veuve ne peut mettre son cœur, sans qu’elle soit 

morte quoique vivant encore, rejetèrent les richesses 

comme étant les mères de ces délices, en les distri-

buant aux pauvres, et c’est ainsi qu’ils les cachèrent 

plus sûrement dans les trésors célestes. Si, liée par 

quelque devoir d’affection, vous ne pouvez en faire 

autant, vous savez le compte que vous avez à rendre 

à Dieu à cet égard ; car nul ne sait ce qui se passe 

dans l’homme, si ce n’est l’esprit de l’homme qui 

est en lui-même (1 Cor 2, 11). Nous ne devons, 

quant à nous, rien juger avant le temps, jusqu’à ce 

que le Seigneur vienne ; il éclairera ce qui est caché 

dans les ténèbres, découvrira les pensées du cœur, 

et alors chacun recevra de Dieu la louange qui lui 

est due (1 Cor 4, 5). Toutefois il appartient à vos 

devoirs de veuve, si les délices abondent autour de 

vous, de ne pas vous y attacher, de peur qu’une cor-

ruption mortelle n’atteigne ce cœur qui ne peut 

vivre qu’en se tenant élevé vers le ciel. Comptez-

vous au nombre de ceux dont il est dit : « Leurs 

cœurs vivront éternellement (Ps 21, 27). » 

9. Vous avez entendu comment vous devez être 

pour prier ; voici maintenant ce que vous devez 

demander en priant ; c’est principalement sur cela 

que vous avez cru devoir me consulter, parce que 

vous êtes en peine de ces paroles de l’Apôtre : « Car 

nous ne savons pas comment prier pour prier 

comme il faut (Rm 8, 26), » et que vous avez craint 

qu’il ne vous soit plus nuisible de ne pas prier 

comme il faut que de ne pas prier du tout. Ceci peut 

se dire brièvement : demandez la vie heureuse. Tous 

les hommes veulent l’avoir ; ceux qui vivent le plus 

mal, le plus vicieusement, ne vivraient pas de la 

sorte s’ils ne pensaient pas y trouver le bonheur. 

Que faut-il donc que vous demandiez, si ce n’est ce 

que désirent les méchants et les bons, mais ce que 

les bons seuls obtiennent ? 

10. Ici, vous demandez, peut-être, ce que c’est 

que la vie heureuse elle-même. Cette question a 

fatigué le génie et les loisirs de bien des philo-

sophes ; ils ont pu d’autant moins découvrir la vie 

heureuse qu’ils out rendu moins d’hommages et 

d’actions de grâces à celui qui en est la source. 

C’est pourquoi voyez d’abord s’il faut adhérer au 

sentiment de ceux qui disent qu’on est heureux en 

vivant selon sa propre volonté. Mais à Dieu ne 

plaise que nous croyions cela vrai ! Si on voulait 

vivre dans l’iniquité, ne serait-on pas d’autant plus 

misérable qu’on accomplirait plus aisément les ins-

pirations de sa mauvaise volonté ? C’est avec raison 

que ce sentiment a été repoussé par ceux-là même 

qui ont philosophé sans la connaissance de Dieu. Le 

plus éloquent d’entre eux a dit : « Il en est d’autres 

qui ne sont pas philosophes, mais qui aiment la dis-

pute, et selon lesquels le bonheur consiste à vivre 

comme on veut. Cela est faux, car rien n’est plus 

misérable que de vouloir ce qui ne convient pas, et 

il n’est pas aussi misérable de ne pas atteindre à ce 

qu’on veut que de vouloir atteindre à ce qu’il ne 

faut pas (Cicéron, Hortensius, fr. 60 Ruch). » Que 

vous en semble ? Quel que soit l’homme qui ait 

prononcé ces paroles, n’est-ce pas la vérité elle-

même qui les a dictées ? Nous pensons donc dire ici 

ce que dit l’Apôtre d’un certain prophète crétois 



[Epiménides] dont une sentence lui avait plu : « Ce 

témoignage est véritable (Tt 1, 13). » 

11. Celui-là est heureux qui a tout ce qu’il veut 

et ne veut que ce qui convient. S’il en est ainsi, 

voyez ce qu’il convient aux hommes de vouloir. 

L’un veut se marier, l’autre, devenu veuf, choisit 

une vie de continence, un autre veut garder la conti-

nence et ne se marie même pas. Si, parmi ces condi-

tions diverses, il en est de plus parfaites les unes 

que les autres, nous ne pouvons pas dire cependant 

qu’il y ait dans aucune d’elles quelque chose qu’il 

ne soit pas convenable de vouloir. Il est également 

dans l’ordre de souhaiter d’avoir des enfants qui 

sont le fruit du mariage, et de souhaiter vie et santé 

aux enfants qu’on a reçus : ces derniers vœux res-

tent souvent au cœur même de ceux qui passent leur 

veuvage dans la continence, car si, rejetant le ma-

riage, ils ne désirent plus avoir d’enfants, ils dési-

rent pourtant conserver sains et saufs ceux qu’ils 

ont. La vie virginale est affranchie de tous ces soins. 

Tous ont cependant des personnes qui leur sont 

chères et auxquelles il leur est permis de souhaiter 

la santé. Mais, après que les hommes l’auront obte-

nue pour eux et pour ceux qu’ils aiment, pourrons-

nous dire qu’ils sont heureux ? Ils auront, en effet, 

quelque chose qu’il n’est pas défendu de vouloir ; 

mais s’ils n’ont pas d’autres biens plus grands et 

meilleurs, d’une utilité plus vraie et d’une plus vraie 

beauté, ils restent encore bien éloignés de la vie 

heureuse. 

12. Voulons-nous qu’ils souhaitent, par-dessus la 

santé, des honneurs et du pouvoir pour eux et pour 

ceux qu’ils aiment ? Ils peuvent désirer ces dignités, 

pourvu que ce ne soit pas pour elles-mêmes, mais 

pour le bien qu’elles aident à accomplir et pour 

l’avantage de ceux qui vivent sous leur dépen-

dance ; mais si c’est pour l’amour d’un faste vain et 

d’une pompe inutile ou même dangereuse, ils font 

mal. Peuvent-ils vouloir pour eux, pour leurs 

proches ou leurs amis, de quoi suffire aux besoins 

de la vie ? « C’est une grande richesse, dit l’Apôtre, 

que la piété avec ce qui suffit ; car nous n’avons 

rien apporté en ce monde et nous n’en pouvons rien 

emporter : ayant notre nourriture et notre vêtement, 

contentons-nous-en. Parce que ceux qui veulent 

devenir riches tombent dans la tentation, les pièges, 

les désirs insensés et dangereux qui précipitent les 

hommes dans la mort et la perdition. Car la passion 

des richesses est la racine de tous les maux ; 

quelques-uns, en étant possédés, se sont écartés de 

la foi et se sont jetés en beaucoup de douleurs (1 

Tim 6, 6-10). » Celui qui veut donc le nécessaire, et 

rien de plus, n’est pas répréhensible ; il le serait en 

voulant davantage, puisqu’alors ce ne serait plus le 

nécessaire qu’il voudrait. C’est ce que demandait et 

c’est pour cela que priait celui qui adressait à Dieu 

ces paroles : « Ne me donnez ni les richesses ni la 

pauvreté ; accordez-moi seulement ce qui m’est 

nécessaire pour vivre, de peur que, rassasié, je ne 

tombe dans le mensonge et je ne dise : Qui me voit 

? Ou de peur que, pauvre, je ne vole, et que je 

n’outrage, par un parjure, le nom de mon Dieu 

(Prov 30, 8-9). » Vous voyez assurément que ce 

n’est pas pour lui-même qu’on recherche le néces-

saire, mais pour la conservation de la santé et ce 

convenable entretien de la personne de l’homme, 

sans quoi on ne pourrait pas paraître décemment au 

milieu de ceux avec qui des devoirs mutuels nous 

obligent à vivre. 

13. Dans toutes ces choses on ne désire pour 

elles-mêmes que la santé et l’amitié ; c’est pour 

elles qu’on cherche le nécessaire, quand on le 

cherche convenablement. La santé comprend à la 

fois la vie, le bon état et l’intégrité du corps et de 

l’esprit. Nous ne devons pas non plus réduire 

l’amitié à d’étroites limites ; elle embrasse tous 

ceux à qui sont dus l’attachement et l’affection, 

quoiqu’on ait plus de penchant pour les uns que 

pour les autres ; elle s’étend jusqu’à nos ennemis 

pour lesquels il nous est même ordonné de prier. Il 

n’y a donc personne dans le genre humain à qui 

l’affection ne soit due ; si ce n’est point par amitié 

réciproque, que ce soit par le devoir que nous impo-

sent les liens d’une commune nature. 

Mais ceux-là nous plaisent beaucoup, et à juste 

titre, qui nous payent de retour par un amour pur et 

saint. Quand nous avons de telles amitiés, il faut 

prier Dieu qu’il nous les garde ; si nous n’en 

n’avons pas, il faut prier pour en avoir. 

14. Est-ce là tout ce qui fait le fond de la vie heu-

reuse ? Et n’y a-t-il pas quelque autre chose que la 

vérité nous apprend à préférer à tous ces biens ? Car 

le nécessaire et la santé, pour soi ou pour ses amis, 

ne durent qu’un temps, et nous devons les dédai-

gner en vue de l’éternelle vie ; on ne peut pas dire 

d’un esprit, ni peut-être du corps, qu’il est en bon 

état quand il ne préfère pas les choses éternelles aux 

choses passagères ; et c’est vivre inutilement dans 



le temps que de ne pas s’y proposer de mériter 

l’éternité. Ce qu’il est utile et permis de désirer doit 

donc, et sans aucun doute, se rapporter à cette seule 

vie par laquelle on vit avec Dieu et de Dieu. Car 

aimer Dieu c’est nous aimer nous-mêmes ; et, fi-

dèles à un autre commandement, nous aimons véri-

tablement notre prochain comme nous-mêmes si, 

autant qu’il est en nous, nous le conduisons à un 

semblable amour de Dieu. Ainsi, nous aimons Dieu 

pour lui-même, et, pour lui-même encore, nous et 

notre prochain. En vivant ainsi, gardons-nous de 

nous croire établis dans la vie heureuse, comme s’il 

ne nous restait plus rien à demander : comment se-

rions-nous déjà heureux, puisqu’il nous manque 

encore ce qui demeure le seul but de notre pieuse 

vie ? 

15. Pourquoi donc aller à tant de choses et cher-

cher ce que nous avons à demander, de peur de ne 

pas prier comme il faut ? Pourquoi ne pas dire tout 

de suite avec le Psalmiste : « J’ai demandé une 

seule chose au Seigneur, je la redemanderai, c’est 

d’habiter dans la maison du Seigneur tous les jours 

de ma vie, afin que je contemple les délices de Dieu 

et que je visite son temple (Ps 26, 4) ? » Là les jours 

ne viennent pas et ne passent pas comme sur la 

terre, et le commencement de l’un n’est pas la fin de 

l’autre ; les jours y sont tous ensemble et sans fin ; 

ils composent une vie qui, elle aussi, ne doit pas 

finir. Dans le but de nous faire acquérir cette vie 

heureuse, celui qui est la vraie Vie heureuse nous a 

appris à prier, mais non pas en beaucoup de paroles 

; ce n’est point parce que nous aurons beaucoup 

parlé que nous serons plus exaucés ; Celui que nous 

prions sait ce qui nous est nécessaire avant que nous 

le lui ayons demandé, le Seigneur lui-même l’a dit 

(Mt 6, 7-8). Aussi pourrait-on s’étonner qu’après 

avoir défendu de prier en de longs discours, le Sei-

gneur, qui sait ce qui nous est nécessaire avant que 

nous ne le lui demandions, nous ait exhortés à la 

prière au point de dire : « Il faut toujours prier et ne 

pas se lasser, » et nous ait proposé l’exemple d’une 

veuve qui, désirant avoir raison de la partie adverse, 

finit par se faire écouter du juge à force 

d’importunités : elle en était venue à bout non point 

par justice ou miséricorde, mais par ennui. Cet 

exemple doit nous faire comprendre combien nous 

sommes sûrs d’être exaucés d’un Dieu miséricor-

dieux et juste en le priant sans cesse, puisque les 

importunités de la veuve ont triomphé d’un juge 

inique et impie ; et si elle réussit à exercer la ven-

geance qu’elle méditait, avec quelle bonté et quelle 

miséricorde Dieu accomplira les bons désirs de 

ceux qu’il sait avoir pardonné les injustices d’autrui 

(Lc 18, 1-8). Rappelons-nous aussi cet homme qui, 

n’ayant rien à offrir à un ami arrivé chez lui, alla 

demander à son voisin trois pains, par lesquels peut-

être étaient figurées les trois personnes divines 

d’une même substance ; il trouva ce voisin endormi 

avec ses serviteurs et, grâce à ses instances incom-

modes et fatigantes, obtint de lui les trois pains qu’il 

voulait : ce voisin encore céda bien plus au désir de 

s’en débarrasser qu’à la pensée de l’obliger. Ceci 

doit nous faire entendre que si un homme endormi 

est forcé de donner ce qu’on lui demande après 

qu’on l’a éveillé malgré lui, avec quelle bonté don-

nera celui qui né dort jamais et qui nous éveille 

pour que nous lui demandions (Lc 11, 5-8) ! 

16. De là encore ces paroles : « Demandez et 

vous recevrez ; cherchez et vous trouverez ; frappez 

et on vous ouvrira. Car quiconque demande reçoit, 

et qui cherche trouve, et l’on ouvre à qui frappe. Or, 

quel homme, parmi vous, donne une pierre à son 

fils qui lui demande du pain, ou lui donne un ser-

gent s’il demande un poisson, ou un scorpion s’il lui 

demande un œuf ? Si donc, vous qui êtes mauvais, 

vous ne donnez à vos enfants que ce qui est bon, 

combien plus donnera votre Père céleste à ceux qui 

lui demandent (Lc 11, 5-13) !» L’Apôtre recom-

mande trois vertus (1 Cor 13, 13) : l’une, la foi, est 

représentée par le poisson, soit à cause de l’eau du 

baptême, soit parce que la foi demeure entière au 

milieu des flots orageux de ce monde ; le contraire 

de la foi, c’est le serpent dont la tromperie persuada 

qu’il ne fallait pas croire à la parole de Dieu. La 

seconde vertu est l’espérance ; l’œuf en est le sym-

bole, parce que la vie du poussin n’y est pas encore, 

mais y sera ; on ne la voit pas, mais on l’espère ; car 

une espérance qui se voit n’est pas une espérance 

(Rm 8, 24) ; on lui oppose le scorpion, parce que 

celui qui espère l’éternelle vie oublie ce qui est der-

rière lui et s’élance en avant (Ph 3, 13) ; il lui serait 

nuisible de regarder en arrière ; mais c’est par là 

qu’il faut prendre garde au scorpion, car là est son 

venin et son aiguillon. La troisième vertu, la charité, 

est représentée par le pain ; c’est la plus grande des 

vertus (1 Cor 13, 13), comme le pain, par son utili-

té, l’emporte sur tout ce qui se mange ; l’opposé du 

pain, c’est la pierre, parce que les cœurs durs re-



poussent la charité. Quelque meilleure signification 

qu’on puisse donner à ces trois choses, elles nous 

apprennent toujours que Celui qui sait donner à ses 

enfants les dons parfaits, nous oblige de demander, 

de chercher et de frapper à la porte. 

17. Pourquoi Dieu fait-il cela, lui qui sait ce qui 

nous est nécessaire avant que nous le lui deman-

dions ? Nous pourrions nous en inquiéter si nous ne 

comprenions pas que le Seigneur notre Dieu 

n’attend point que nous lui apprenions ce que nous 

voulons, car il ne l’ignore pas ; mais les prières ex-

citent le désir par lequel nous pouvons recevoir ce 

que Dieu nous prépare, car ce que Dieu nous ré-

serve est grand, et nous sommes petits et étroits 

pour le recevoir. Voilà pourquoi il nous a été dit : « 

Dilatez-vous ; ne vous mettez pas sous le même 

joug que les infidèles (2 Cor 6, 13-14). » Cette 

grande chose, 1’œil ne l’a point vue, parce qu’elle 

n’a pas de couleur ; l’oreille ne l’a pas entendue, 

parce qu’elle n’est pas un son ; elle n’est pas mon-

tée dans le cœur de l’homme (1 Cor 2, 9), parce que 

c’est vers elle que le cœur de l’homme doit monter ; 

mais nous serons d’autant plus capables de la rece-

voir, que notre foi s’y portera plus vivement, que 

noue l’espérerons plus fortement, que nous la dési-

rerons plus ardemment. 

18. Toujours désirer dans la même foi, la même 

espérance, la même charité, c’est toujours prier. 

Mais à certains intervalles d’heures et de temps, 

nous prions Dieu avec des paroles ; ces paroles doi-

vent nous avertir, nous aider à comprendre quels 

progrès nous avons faits dans ce religieux désir des 

biens éternels, et nous exciter à l’accroître dans nos 

âmes. L’oraison est d’autant plus efficace qu’elle 

est précédée d’un plus fervent amour. Lorsque 

l’Apôtre nous dit : « Priez sans cesse (1 Th 5, 17), » 

n’est-ce pas comme s’il disait : Demandez sans 

cesse la vie heureuse, qui n’est autre que l’éternelle 

vie, à celui qui seul peut la donner ? Demandons-la 

donc toujours au Seigneur Dieu, et prions toujours. 

Mais les soins et les affaires d’ici-bas attiédissent 

nos pieux désirs, et c’est pourquoi nous les inter-

rompons pour prier à des heures marquées. Par les 

paroles que nous prononçons alors, nous nous aver-

tissons nous-mêmes de reprendre nos élans, et nous 

empêchons, par des excitations fréquentes, que ce 

qui est tiède ne se refroidisse, et que la flamme reli-

gieuse ne finisse par s’éteindre en nous. C’est pour-

quoi, quand le même apôtre nous dit : « Que vos 

demandes se manifestent devant Dieu (Ph 4, 6),» 

cela ne signifie point qu’il faille les lui apprendre, 

puisqu’il les savait avant qu’elles fussent ; mais cela 

signifie que c’est auprès de Dieu, par la patience, et 

non point auprès des hommes, par l’ostentation, que 

nous connaissons si nos demandes sont bonnes. 

Peut-être aussi faut-il par là entendre que nos 

prières doivent être connues des anges qui sont avec 

Dieu, afin qu’ils les lui présentent en quelque sorte, 

le consultent et qu’après avoir pris ses ordres, ils 

nous apportent sensiblement ou à notre insu et 

comme Dieu le veut, les grâces qu’il accorde à nos 

instances ; car un ange a dit à un homme : « Et tout 

à l’heure, quand, vous et Sara, vous avez prié, j’ai 

présenté votre oraison devant sa gloire (Tb 12, 12). 

» 

19. Cela étant, il n’est ni mauvais, ni inutile de 

prier longtemps quand on le peut, c’est-à-dire quand 

on n’en est pas empêché par d’autres bonnes 

œuvres et des devoirs essentiels ; du reste, je l’ai 

dit, dans l’accomplissement de ces devoirs, le désir 

religieux doit être comme une prière continuelle. 

Prier longtemps, ce n’est pas, comme des gens le 

pensent, prier en beaucoup de paroles ; autre chose 

est un long discours, autre chose est un long amour. 

Il est écrit que Notre-Seigneur lui-même a passé la 

nuit en prière et qu’il a longtemps prié (Lc 6, 12 ; 

22, 44) ; y a-t-il là autre chose qu’un exemple qu’il 

nous donnait ? Médiateur salutaire, il priait pour 

nous dans le temps, et dans l’éternité il nous exauce 

avec son Père. 

20. On dit que nos frères en Egypte prient fré-

quemment, mais brièvement et par élan ; ils agissent 

ainsi pour éviter que l’attention et la ferveur, si né-

cessaires à la prière, s’évanouissent et s’éteignent 

en des oraisons trop prolongées. Par là aussi ils 

montrent assez que s’il ne faut pas s’exposer à 

l’affaiblissement de cette ferveur, quand elle ne 

peut durer, il ne faut pas l’interrompre trop tôt, 

quand elle se soutient. Tant que dure cette vive et 

sainte application du cœur, écartez de l’oraison les 

longues paroles, mais priez, priez longtemps. Beau-

coup parler en priant, c’est faire une chose néces-

saire avec des paroles inutiles. Beaucoup prier, c’est 

frapper à la porte de celui qu’on implore avec un 

long et pieux mouvement du cœur. C’est là le plus 

souvent une affaire qui se traite plus avec des gé-

missements qu’avec des discours, plus avec des 

larmes qu’avec des entretiens. Dieu met nos larmes 



devant sa présence ; nos soupirs ne restent pas igno-

rés de celui qui a tout créé par sa Parole et n’a que 

faire des paroles humaines. 

21. Les paroles nous sont nécessaires pour nous 

exciter à ce que nous demandons et y être attentifs, 

non pour apprendre à Dieu nos besoins ni pour le 

fléchir. Ainsi lorsque nous disons : « Que votre nom 

soit sanctifié (Mt 6, 9-13), » nous nous avertissons 

nous-mêmes qu’il faut désirer que son nom, tou-

jours saint, le soit toujours aux yeux des hommes, 

c’est-à-dire que ce nom ne soit point méprisé : ce 

qui est profitable non pas à Dieu mais aux hommes. 

Lorsque nous disons : « Que votre règne arrive, » 

nous excitons notre désir vers ce règne qui arrivera, 

que nous le voulions ou non, et nous demandons 

qu’il vienne pour nous et que nous méritions d’y 

avoir part. Lorsque nous disons : « Que votre volon-

té soit faite sur la terre comme au ciel, » nous lui 

demandons la grâce de lui être soumis, pour que 

nous fassions sa volonté comme les anges la font 

dans le ciel. Lorsque nous disons : « Donnez-nous 

aujourd’hui notre pain quotidien, » le mot au-

jourd’hui désigne le temps de notre vie pour lequel 

nous demandons, ou bien le nécessaire en le dési-

gnant par le pain qui en est la partie principale, ou 

bien le Sacrement des fidèles qui nous est néces-

saire dans cette vie, non pour être heureux ici-bas, 

mais pour obtenir l’éternelle félicité. Lorsque nous 

disons : « Pardonnez-nous nos offenses comme 

nous pardonnons à ceux qui nous ont offensés, » 

nous, nous avertissons de ce qu’il faut demander et 

de ce qu’il faut faire pour l’obtenir. Lorsque nous 

disons : « Ne nous abandonnez pas à la tentation, » 

nous nous avertissons que nous devons demander à 

Dieu de ne pas nous priver de son secours, de peur 

que la séduction ou l’accablement ne nous fasse 

succomber. Lorsque nous disons : « Délivrez-nous 

du mal (Mt 6, 9-13) » nous nous avertissons qu’il 

faut penser que nous ne sommes pas encore en pos-

session de ce bien où l’on ne souffre plus aucun 

mal. Cette fin de l’oraison dominicale a un sens si 

étendu qu’un chrétien, quelle que soit sa tribulation, 

y trouve l’expression de tous ses gémissements et le 

sujet de toutes ses larmes ; c’est par là qu’il com-

mence, c’est par là qu’il continue, c’est par là qu’il 

achève sa prière. Il fallait que ces paroles recom-

mandassent les choses elles-mêmes à notre mé-

moire. 

22. En effet, quelles que soient les paroles que 

nous prononcions, pour marquer l’intention de notre 

prière ou en accroître la pieuse ardeur, nous ne di-

sons rien de plus que ce qui se trouve dans l’oraison 

dominicale, si nous prions comme il faut. Mais qui-

conque, s’adressant à Dieu, dirait des choses qui ne 

pourraient pas se rapporter à cette prière évangé-

lique, lors même qu’il ne demanderait rien de mau-

vais, prierait charnellement ; et je ne sais pas pour-

quoi cela ne serait pas jugé mauvais, puisqu’il ne 

convient pas à ceux qui ont été régénérés par 

l’Esprit de prier autrement que selon l’Esprit. Ainsi, 

par exemple, dire : « Soyez glorifié dans toutes les 

nations comme vous l’êtes parmi nous ; » de plus : 

« Que vos prophètes soient trouvés fidèles (Eccli 

36, 4-18) » n’est-ce pas dire : « Que votre nom soit 

sanctifié ? » Dire : « Dieu des vertus, convertissez-

nous, et montrez- nous votre face, et nous serons 

sauvés (Ps 79, 4), » n’est-ce pas dire : « Que votre 

règne arrive ? » Dire : « Dirigez nos pas selon votre 

parole, et qu’aucune iniquité ne domine en moi (Ps 

118, 133), » n’est-ce pas dire : « Que votre volonté 

soit faite sur la terre comme au ciel ? » Dire : « Ne 

me donnez ni la pauvreté ni les richesses (Prov 30, 

8), » n’est-ce pas dire : « Donnez-nous aujourd’hui, 

notre pain quotidien ? » Dire : « Seigneur, souve-

nez-vous de David et de toute sa douceur (Ps 131, 

1), » ou bien : « Seigneur, si j’ai fait cela, si 

l’iniquité est dans mes mains, si j’ai rendu le mal 

pour le mal (Ps 7, 4), » n’est-ce pas dire : « Pardon-

nez-nous nos offenses comme nous pardonnons à 

ceux qui nous ont offensés ? » Dire : « Eloignez de 

nous les concupiscences de la chair, et qu’aucun 

mauvais désir ne me saisisse (Eccl. 23, 6), » n’est-

ce pas dire : « Ne nous abandonnez point à la tenta-

tion ? » Dire : « Tirez-moi des mains de mes enne-

mis, ô mon Dieu, et délivrez-moi de ceux qui 

s’élèvent contre moi (Ps 58, 2), » est-ce autre chose 

que : « Délivrez-nous du mal ? » Si vous parcourez 

toutes les paroles des prières des saintes Ecritures, 

vous ne trouverez rien qui ne soit contenu et enfer-

mé dans l’oraison dominicale. On est libre de de-

mander les mêmes choses en d’autres termes, mais 

on n’est pas libre de demander autre chose. 

23. Voilà ce que nous devons demander sans hé-

sitation pour nous, pour les nôtres, pour les étran-

gers et même pour nos ennemis, quoique, dans la 

prière, le cœur soit autrement porté vers les uns que 

vers les autres, selon les liaisons de parenté ou 



d’amitié. Mais celui qui, dans l’oraison, dit par 

exemple : Seigneur, augmentez mes richesses, ou 

bien : Donnez-m’en autant que vous en avez donné 

à celui-ci ou à celui-là ; ou bien : Augmentez mes 

honneurs, faites-moi puissant et illustre dans ce 

siècle ; celui qui dit cela ou quelque autre chose 

dans ce genre et qui aspire aux dignités et aux ri-

chesses parce qu’il en a l’ardente soif, et non parce 

qu’il voudrait en tirer parti, selon Dieu, pour 

l’avantage des hommes, celui-là ne trouve pas, je le 

crois, dans l’oraison dominicale, de quoi exprimer 

de pareils vœux. C’est pourquoi qu’il ait honte au 

moins de demander ce qu’il n’a pas honte de désirer 

; ou bien, s’il en a honte, mais si la cupidité 

l’emporte, ne vaut-il pas beaucoup mieux qu’il de-

mande d’en être délivré à celui à qui nous disons : « 

Délivrez-nous du mal ! » 

24. Vous savez maintenant, je pense, comment 

vous devez être pour prier et ce que vous devez 

demander ; ce n’est pas moi qui vous l’ai appris, 

c’est celui qui a daigné nous instruire tous. Il faut 

chercher la vie heureuse, il faut la demander à Dieu. 

On a beaucoup disserté pour savoir ce que c’est que 

d’être heureux mais nous, qu’avons-nous besoin 

d’interroger les philosophes et d’étudier les sys-

tèmes ? Il a été dit en peu de mots et avec vérité 

dans l’Ecriture de Dieu : « Heureux le peuple dont 

le Seigneur est le Dieu (Ps 143, 15). » Pour appar-

tenir à ce même peuple, pour arriver jusqu’à con-

templer ce Dieu et à vivre éternellement avec lui, 

que faut-il ? « La charité qui est la fin de la loi, la 

charité partie d’un cœur pur, d’une bonne cons-

cience et d’une foi non feinte (1 Tim 1, 5). » Dans 

ces trois choses, la bonne espérance est exprimée 

par la conscience. La foi, l’espérance et la charité 

conduisent donc à Dieu celui qui prie, c’est-à-dire 

celui qui croit, qui espère, qui désire et qui consi-

dère dans l’oraison dominicale ce qu’il doit deman-

der à Dieu. Les jeûnes, les autres mortifications de 

la chair, qu’il ne faut pas pousser jusqu’à compro-

mettre la santé, les aumônes, les aumônes surtout, 

aident beaucoup à la prière ; nous pourrons dire 

alors : « J’ai cherché Dieu au jour de mon affliction 

; je l’ai cherché la nuit avec mes mains, et n’ai pas 

été trompé (Ps 76, 2). » Comment cherche-t-on avec 

les mains un Dieu incorporel et impalpable, si ce 

n’est avec les œuvres ? 

25. Peut-être demandez-vous encore le sens de 

ces paroles de l’Apôtre : Nous ne savons « pas ce 

que nous devons demander (Rm 8, 26). » Car on ne 

peut pas croire que l’Apôtre ni ceux à qui il 

s’adressait ignorassent l’oraison dominicale. Pour-

quoi donc ce langage de celui qui n’a rien pu dire de 

téméraire ni de contraire à la vérité ? Pourquoi donc 

a-t-il parlé ainsi ? N’est-ce point parce que les 

peines et les tribulations temporelles servent sou-

vent à guérir de l’orgueil, à éprouver et exercer la 

patience pour lui obtenir une récompense plus glo-

rieuse et plus abondante, ou à châtier et à effacer les 

péchés, et ignorant jusqu’à quel point ces épreuves 

nous sont avantageuses, nous demandons d’en être 

délivrés ? L’Apôtre montre qu’il n’était pas exempt 

lui-même de cette ignorance et peut-être ne savait-il 

pas ce qu’il devait demander à Dieu, lorsque le Sei-

gneur, voulant l’empêcher de s’enorgueillir par la 

grandeur de ses révélations, lui donna l’aiguillon de 

la chair et permit que l’ange de Satan le souffletât ; 

il pria Dieu trois fois de l’en délivrer, ne sachant pas 

demander ce qu’il fallait. Enfin ce grand homme 

entendit la réponse de Dieu qui lui disait pourquoi il 

ne convenait pas qu’il exauçât sa prière : « Ma 

grâce vous suffit, car la vertu se perfectionne dans 

la faiblesse (2 Cor 12, 7-9). » 

26. Nous ne savons donc pas ce qu’il faut de-

mander sous le coup de ces tribulations qui peuvent 

servir et nuire ; et cependant comme elles sont 

dures, pénibles et qu’elles effrayent notre faiblesse, 

nous demandons par toute la volonté humaine d’en 

être délivrés. Mais s’il plaît au Seigneur notre Dieu 

de ne pas nous tirer de ces épreuves, nous devons à 

son amour de ne pas croire qu’il nous abandonne, 

mais d’espérer plutôt de plus grands biens par une 

pieuse résignation dans les maux : c’est ainsi que la 

vertu se perfectionne dans la faiblesse. Ce que le 

Seigneur Dieu refusa à l’Apôtre dans sa miséri-

corde, il l’accorde quelquefois dans sa colère à ceux 

qui ne peuvent rien souffrir. Les Livres saints nous 

apprennent ce que demandèrent les Israélites et 

comment ils furent exaucés ; mais leur concupis-

cence une fois rassasiée, leur impatience fut sévè-

rement châtiée (Nb 11, 33). Ils demandaient un roi, 

il leur en donna un selon leur cœur, comme il est 

écrit, et non selon son cœur (1 R 8, 5-7). Il accorda 

au démon ce qu’il sollicitait et lui permit de tenter 

son serviteur (Jb 1, 12 ; 2, 6). Des esprits immondes 

lui ayant demandé de se jeter dans un troupeau de 

pourceaux, il le permit à une légion de démons (Lc 

8, 32). Cela a été écrit pour que nous ne nous éle-



vions pas, quand nos impatientes prières sont exau-

cées en des choses qu’il nous serait plus avantageux 

de ne pas obtenir ; ou pour que nous ne nous mépri-

sions pas et que nous ne désespérions point de la 

miséricorde divine, quand Dieu repousse nos prières 

et qu’il écarte des vœux dont l’accomplissement 

serait pour nous une affliction plus cruelle, ou une 

prospérité qui nous corromprait et nous perdrait 

entièrement. Dans de telles rencontres nous ne sa-

vons donc pas demander ce qu’il faut. Et s’il arrive 

le contraire de ce que nous avons souhaité, nous 

devons le supporter patiemment, rendre grâces à 

Dieu en toutes choses, et reconnaître que la volonté 

de Dieu a été meilleure pour nous que ne l’eût été 

notre propre volonté. Le divin médiateur nous a 

laissé un exemple de cette soumission ; après avoir 

dit à son Père : « Mon Père, s’il est possible, que ce 

calice s’éloigne de moi, s’identifiant ainsi la volonté 

humaine qu’il avait prise en se faisant homme », il 

ajouta aussitôt : « mais cependant que ce soit, non 

comme je le veux, mais comme vous le voulez (Mt 

26, 39). » Voilà pourquoi il a été dit avec raison que 

plusieurs ont été établis justes par l’obéissance d’un 

seul (Rm 5, 19). 

27. Mais celui qui demande et redemande à Dieu 

cette chose unique (Ps 21, 4), le fait avec certitude 

et sécurité ; il ne craint pas qu’il lui nuise d’être 

exaucé, parce que, sans ce bien auquel il aspire, tout 

ce qu’il pourrait demander en priant ne servirait de 

rien. Ce bien, c’est la seule vraie et heureuse vie ; il 

faut que, devenus immortels et incorruptibles de 

corps et d’esprit, nous contemplions éternellement 

les délices du Seigneur ; c’est pour cette unique 

chose qu’il est permis de demander le reste. Celui 

qui l’aura aura tout ce qu’il voudra et ne pourra rien 

désirer que de bon. Car là est la source de vie ; il 

faut dans la prière que nous en ayons soif, tant que 

nous vivons en espérance sans voir encore ce que 

nous espérons ; tant que nous sommes protégés par 

les ailes de celui en présence de qui tous nos désirs 

tendent à s’enivrer de l’abondance de sa maison et à 

se plonger dans le torrent de ses délices ; oui, c’est 

en lui qu’est la source de la vie et c’est dans sa lu-

mière que nous verrons la lumière (Ps 35, 8-10) 

quand toutes nos aspirations seront rassasiées, 

quand il n’y aura plus rien à chercher en gémissant, 

et que nous n’aurons qu’à rester en possession de 

nos joies. Cependant, comme ce bien unique est la 

paix qui surpasse tout entendement (Ph 6, 7), nous 

ne savons pas non plus le demander comme il faut 

dans nos prières, car ce que nous ne pouvons pas 

nous représenter comme cela est, nous ne le con-

naissons pas ; mais nous rejetons, nous méprisons, 

nous condamnons toute image qui s’en offre à notre 

pensée ; nous reconnaissons que ce n’est pas ce que 

nous cherchons, quoique nous ne sachions pas en-

core ce que c’est. 

28. Il y a donc en nous comme une savante igno-

rance, une ignorance instruite par l’Esprit de Dieu 

qui soutient notre faiblesse. Après que l’Apôtre a 

dit : « Si nous espérons ce que nous ne voyons pas, 

nous l’attendons avec patience, » il ajoute : « De 

même l’Esprit de Dieu soutient notre faiblesse ; car 

nous ne savons pas ce qu’il faut demander dans nos 

prières ; mais l’Esprit lui-même prie pour nous par 

des gémissements ineffables. Celui donc qui scrute 

les cœurs sait ce que comprend l’Esprit, parce qu’il 

ne prie pour les saints que selon Dieu (Rm 8, 25-

27). » Ceci ne doit pas s’entendre de façon à nous 

faire croire que le Saint-Esprit, Dieu immuable dans 

la Trinité et ne faisant qu’un Dieu avec le Père et le 

Fils, prie pour les saints comme quelqu’un qui ne 

soit pas Dieu ; on dit qu’il prie pour les saints parce 

qu’il fait prier les saints, comme il est dit : « Le 

Seigneur votre Dieu vous éprouve pour savoir si 

vous l’aimez (Dt 13, 3), » c’est-à-dire pour vous le 

faire savoir. Il fait donc prier les saints par des gé-

missements ineffables, en leur inspirant le désir de 

cette grande chose encore inconnue que nous atten-

dons par la patience (Rm 8, 25). Comment parler de 

ce qu’on ignore quand on le désire ? Et, véritable-

ment si on l’ignorait tout à fait, on ne le souhaiterait 

pas ; et d’un autre côté, si on le voyait, on ne le dé-

sirerait pas, on ne le rechercherait pas par des gé-

missements. 

29. En considérant toutes ces choses et d’autres 

encore que le Seigneur pourra vous inspirer et qui 

ne se sont pas présentées à moi ou qu’il eût été trop 

long d’exposer, efforcez-vous de vaincre ce monde 

par l’oraison ; priez en espérance, priez avec foi et 

amour, priez avec instance et patience, priez comme 

une veuve du Christ. Quoique le devoir de la prière 

regarde tous ses membres, c’est-à-dire tous ceux qui 

croient en lui et qui sont unis à son corps, comme il 

l’a enseigné lui-même, cependant il nous marque 

dans ses Ecritures que ce soin appartient surtout aux 

veuves. Les saints livres mentionnent avec honneur 

deux femmes du nom d’Anne, l’une mariée et qui 



mit au monde le saint prophète Samuel, l’autre 

veuve et qui connut le Saint des saints lorsqu’il était 

encore enfant. Celle qui était mariée pria dans la 

douleur de son âme et l’affliction de son cœur, 

parce qu’elle n’avait pas d’enfants ; elle obtint alors 

Samuel et rendit à Dieu ce fils qu’elle en avait reçu, 

car elle le lui avait consacré en le demandant (1 R 1, 

2). Mais il n’est pas aisé de trouver comment sa 

prière est comprise dans l’oraison dominicale, à 

moins de la rapporter à ces paroles : « Délivrez-

nous du mal ». On regardait, en effet, comme un 

assez grand mal d’être marié et privé du fruit du 

mariage, dont la seule excuse est la naissance des 

enfants. Pour ce qui est d’Anne veuve, voyez ce qui 

est écrit : « Elle ne sortait pas du temple, jeûnant et 

priant nuit et jour (Lc 2, 36-37). » L’Apôtre ne parle 

pas autrement dans ces paroles que j’ai citées plus 

haut : « Celle qui est véritablement veuve et aban-

donnée, a mis son espérance dans le Seigneur, et 

persévère dans les prières la nuit et le jour (1 Tim 5, 

5). » Et le Seigneur, voulant nous exhorter à tou-

jours prier sans nous lasser, nous a cité l’exemple 

de la veuve dont les importunités vinrent à bout 

d’un juge inique et impie, contempteur de Dieu et 

des hommes (Lc 18, 1-8). Ce qui montre combien le 

devoir de la prière est particulièrement imposé aux 

veuves, c’est que les saints Livres mettent sous nos 

yeux des exemples de veuves pour nous convier 

tous à l’oraison.  

30. Mais pourquoi les veuves sont-elles mar-

quées pour cette sorte d’œuvre, si ce n’est à cause 

de leur abandon et de leur délaissement ? Aussi 

toute âme qui se regardera dans ce monde comme 

abandonnée et désolée, tant que dure son voyage 

loin du Seigneur, mettra, pour ainsi dire, son veu-

vage sous la garde de Dieu et lui demandera, par 

d’instantes prières, d’être son défenseur. Priez donc 

comme une veuve du Christ, ne jouissant pas en-

core de celui dont vous implorez le secours. Et 

quoique vous soyez bien riche, priez comme si vous 

étiez pauvre : vous ne possédez pas encore les 

vraies richesses du siècle futur où vous n’aurez plus 

rien à craindre. Quoique vous ayez des enfants et 

des neveux et une famille nombreuse, comme il a 

été dit plus haut, priez comme une délaissée : car 

toutes les choses du temps sont incertaines, lors 

même qu’elles nous resteraient pour notre consola-

tion jusqu’à la fin de cette vie. Si vous cherchez et 

si vous aimez ce qui est en haut, vous désirez les 

choses solides et éternelles ; tant que vous ne les 

avez pas, vous devez vous croire comme abandon-

née, bien que tous les vôtres vous soient conservés 

et respectueusement soumis. Ainsi devez-vous 

vivre, et, sûrement aussi, à votre exemple, votre très 

pieuse belle-fille [i.e. Juliana, mère de Démétrias], 

et les autres saintes veuves et vierges que vous gou-

vernez toutes les deux avec tant de sécurité pour 

elles : plus vous dirigez pieusement votre maison, 

plus vous devez redoubler d’ardeur dans la prière, 

ne vous occupant des choses de la vie présente que 

dans la mesure des besoins religieux. 

31. Souvenez-vous aussi de prier beaucoup pour 

nous. Nous ne voulons pas que, trop préoccupées de 

notre dignité épiscopale, si périlleuse à porter, vous 

nous traitiez de façon à nous priver d’un secours 

dont nous savons que nous avons tant besoin. La 

famille du Christ [i.e. l’Eglise] a prié pour Pierre 

(Ac 12, 5), a prié pour Paul (Ac 14, 25) ; vous êtes 

de cette famille, à notre grande joie, et nous avons 

incomparablement plus besoin que Pierre et Paul 

des prières de nos frères. Priez à l’envi dans 

l’émulation d’un saint accord ; ce n’est pas lutter les 

uns contre les autres, mais contre le démon, ennemi 

de tous les saints. Les jeûnes et les veilles, et tous 

les genres de mortification, aident beaucoup à la 

prière (Tb 12, 8), que chacune de vous fasse ce 

qu’elle pourra ; ce que l’une ne peut pas, elle le fait 

dans une autre qui le peut, si elle aime en elle ce 

que ses propres forces ne lui permettent pas 

d’accomplir ; ainsi donc que celle qui peut moins 

n’empêche pas celle qui peut plus, et que la plus 

forte ne presse pas la plus faible. Car vous devez 

votre conscience à Dieu, mais ne devez rien à per-

sonne d’entre vous, si ce n’est de vous aimer les 

unes les autres (Rm 13, 8). Que Dieu vous exauce, 

lui qui est assez puissant pour faire au-delà de ce 

que nous demandons et de ce que nous comprenons 

(Ep 3, 20). 

 

 

 

 



La Haye – Samedi 31 janvier 2026 

 

 

Saint Augustin, Lettre 130 à Proba 

 

 

 

1. Les protagonistes 

 

 

- Proba, Juliana, Demetrias 

- Augustin 

- Pélage 

 

 

2. L’occasion de la Lettre 130 

 

 

« Bien plus, l’Esprit Saint vient au secours de notre faiblesse, car nous ne sa-

vons pas prier comme il faut » (Rm 8, 26). 

 

 

3. Commentaire de la Lettre 130 et échanges 

 

 

- Ep. 130, 1-8 : Les dispositions pour prier 

- Ep. 130, 9-16 : L’objet de la prière 

- Ep. 130, 17-20 : Raisons de la prière – Intériorité et modalités de la prière 

- Ep. 130, 21-24 : Explication du Pater, compendium de toutes nos prières 

- Ep. 130, 25-28 : La docte ignorance 

- Ep. 130, 29-31 : Exhortation finale 

 

 


